
        
            
                
            
        

    
1 

BẤT TỊNH QUÁN TỤNG 

Pháp sư Tỉnh Am 

Người dịch: Giới Nghiêm 

 

Phật  vì  những  chúng  sanh  tham  dục  mà  nói  bất  tịnh  quán,  quán  một 

thời gian lâu, tham dục liền trừ, có thể vượt ái hà và siêu khổ hải. Tôi rảnh rỗi 

đọc “Đại Trí Độ  Luận”,  rồi nhân đó  lấy  ý,  diễn  thành kệ,  để  tự nhắc mình, 

đồng thời nhắc nhở thế gian, kệ rằng:  

Tử  tưởng:  Ân  ái  rồi cũng  chết,  thân này  có bền lâu?  Thay  ai  khóc  vô 

ích, ai khéo hiểu tư lường? 

Trướng tưởng: Vừa đang độ thanh xuân, bỗng thành thân sình trướng; 

tuổi niên thiếu trước mắt, dung mạo lại thế nào? 

Thanh ứ tưởng: Tướng trắng đỏ rõ ràng, thân xanh vàng ứ nát; xin anh 

mở mắt coi, đó chẳng phải người khác. 

Hoại tưởng: Da thịt đã rơi xuống, ngũ tạng trong hiện ra; nếu nhìn cho 

thấu đáo, chỗ nào đáng luyến lưu? 

Huyết đồ tưởng: không còn mỹ miều nữa, toàn máu mủ tanh hôi; muốn 

tìm tướng xấu đẹp, hình chất dần phôi phai. 

Nùng lạn tưởng: Thối rữa thật khó nhìn, tanh hôi không thể ngửi; đâu 

ngờ nơi mủ chảy, là chỗ từng bôi son. 

Đạm  tưởng:  dê  chó  ăn  thịt  người,  người  từng  ăn  dê  chó;  không  biết 

người và thú, ai thối lại ai thơm? 

Tán tưởng: Hình hài đã tan rã, tay chân cái mỗi đường; quán kỹ tướng 

xinh đẹp, rốt cuộc đi về đâu? 

Cốt tưởng: Vốn bộ xương trắng xoá, mà từng dối người ta; ngày xưa 

xem là giả, ngày nay thấy chân thường. 

Thiêu tưởng: Thế lửa nóng hừng hực, xương tàn chốc hoá không; nhìn 

xem trong khói lửa, có khởi tham tâm không? 

Kệ trên hơi sơ lược, chưa quán kỹ, làm thêm luật ngũ ngôn, cho rộng 

hơn. 

Tử tưởng: ái luyến rồi cũng biệt, thê lương không nỡ nhìn; thức vừa ra 

khỏi thể, thân đã mặc áo quan; lửa đêm sưởi nhà trống, gió thu lạnh màu tang; 

khuyên ai gặp ngày ấy, hãy quán tưởng thân tàn. 

Trướng tưởng: Phong đại thổi bên trong, chốc lát đã sình trướng; thân 

như bịch nước đầy, bụng tợ dưa bứt dây; nước bứa ra ghê tởm, rồi ruồi nhặng 

bu đầy; từng vì da mỏng dối, hối hận sai năm xưa. 

Thanh ứ tưởng: Nắng gió thổi nướng lâu, xanh vàng rất đáng thương; 

da khô đầu tiên háp, xương mục nửa phần trên; tai mũi khuyết lỗ hổng, gân 

cốt đứt liên hồi; người đá tuy không nói, nhìn đây cũng hỡi ôi. 


2 

Hoại  tưởng:  Da  thịt  vừa  vữa  ra,  hình  chất  liền  lở  loét;  nứt  nẻ  nhiều 

đường nứt, giòi bọ rúc ngổn ngang; dây khô quấn tóc rối, rêu ẩm vụn áo quần; 

gửi lời người xinh đẹp, thôi bôi vẽ túi dơ. 

Huyết  đồ  tưởng:  Một mảng máu  vô  tình, ngàn năm người  không dậy; 

đầm đìa bết tử thi, bừa bộn dơ đất cát; Chớ hỏi tướng xấu đẹp, ai hay thân gái 

trai; thương thay đôi mắt thịt, lầm nhận giả làm chân. 

Nùng  lạn  tưởng:  Da  mỏng  dán  giấy  rách,  thịt  thối  bỏ  canh  thiu;  máu 

huyết từ trong chảy, ruồi nhặng bên ngoài tranh; ăn lòng heo dễ ói, nước rửa 

chó khó trong; nếu không cực ghê tởm, làm sao đoạn  vọng tình? 

Đạm  tưởng:  Thi  hài  bị  thú  ăn,  nham  nhở  xương  trắng  hếu;  không  no 

bụng chim đói, không hết chó thèm thuồng; năm xưa yêu mình quá, ngày nay 

chẳng ai thương; không bằng thịt heo chó, còn bán được nhiều tiền. 

Tán tưởng: Tứ chi bỗng chia lìa, đâu còn thân nguyên vẹn; đâu chỉ vẻ 

đẹp mất, mà tên tuổi cũng không; thọ yểu nhìn cỏ thu, mập ốm hỏi gió chiều; 

xin ai mở to mắt, suy ngẫm kỹ việc này. 

Cốt tưởng: Da thịt đã tiêu trừ, chỉ còn xương trắng hếu; mưa khiến cho 

ẩm  mốc,  nước  ngập  đất  in  xương;  bao  trùng  kiến  kéo  đến,  thâu  tàng  vắng 

cháu con; nét phong lưu đâu mất, hồn vất vưởng lang thang. 

Thiêu  tưởng:  Lửa  dữ  táp  hài  cốt,  chốc  đã  bùng  lên  cao;  đỏ  bay  đầu 

ngọn lửa, đen tới đỉnh tối cao; vọng niệm đồng tro hết, chân tâm tợ mặt trời; 

muốn siêu đường sanh tử, quán này phải tinh chuyên. 

Tứ Niệm Xứ Tụng 

Lúc  Phật  sắp  vào  Niết-bàn,  căn  dặn  các  Tỳ-kheo,  hãy  nương  vào  Tứ 

Niệm  Xứ,  như  Phật  không  khác.  Nay  nhằm  vào  thời  mạt  pháp,  người  giữ 

chánh niệm ít ỏi, nhìn lại pháp môn này, không mấy ai tu học. Đâu chỉ không 

tư duy về nghĩa lý của kinh, mà ngay cả tên kinh còn chưa biết, thật là đáng 

bùi ngùi! Tôi ở núi nhân rảnh rỗi, đọc phẩm Di Giáo của kinh Niết-bàn, nhân 

đó  rút  ý  nghĩa,  viết  thành  thi  kệ,  để  cho  người  ca  vịnh,  chánh  niệm  tăng 

trưởng, vọng niệm tiêu trừ, răn nhắc mình hằng ngày, đồng thời không quên 

di giáo. 

Quán thân bất tịnh: 

Hễ khởi điên đảo tưởng, liền có huyễn duyên thân; máu mủ thường hỗn 

hợp, tanh hôi mãi hiện bày; giấy dán da vào thịt, dây quấn cốt với gân; lông 

mọc đầy rậm rạp, trùng sanh khắp nơi thân; nội tạng toàn xú uế, trang sức chỉ 

áo khăn; tứ đại vốn không thật, các căn chẳng lẽ chân; nói năng tiếng tự vang, 

hít thở khí tự hoàn; miễn cưỡng gọi nam nữ, hư danh lập anh tôi; trăm năm 

ba thước đất, vạn cổ một nấm mồ; quý tiện đều sanh tử, hiền ngu thảy ưu sầu; 

uổng sanh rồi uổng tử, ai biết bổn lai nhân. 

Quán thọ thị khổ:  

Các khổ từ đâu khởi, biết chắc từ Thọ sanh; thuận nghịch vừa lãnh nạp, 

lấy bỏ liền tung hoành; còn có thạnh và suy, thì còn vinh và nhục; oán từ thân 


3 

mà khởi, buồn do vui mà sanh; nhà Vương, Tạ còn đâu, nước Tào, Lưu đã đổ; 

vui buồn mấy giấc mộng, thắng bại một ván cờ; sự với tâm trái nghịch, bần 

với bệnh tìm nhau; tiền thần hô không tới, nghèo quỷ đuổi không đi; lật đật 

rồi vô ích, uất ức khắp bất bình; không cầu ti như quý, tri túc thiếu thành dư; 

ngộ được chân không lý, vui buồn chỗ nào sanh? 

Quán tâm vô thường:  

Vọng tâm không chỗ mắc, thể tướng rốt là sao? lập loè đèn trong gió, 

lao  xao  sóng nước  trên;  một  nhà  sáu  căn  khác,  sáu  thức  anh  em  nhiều;  lộn 

xộn chạy theo cảnh, dồn dập mỗi khác nhau; xanh vàng mắt thay đổi, động 

tĩnh tai đổi thay; thúi thơm mũi phân biệt, mặn lạt lưỡi khen chê; nóng lạnh 

thân khó dễ, đẹp xấu ý khen chê; cảnh diệt tâm tạm ổn, tình vong trí lẻ loi; lật 

đổ  hang  ngũ  dục,  dập  nát  ổ  sáu  căn;  giặc  cướp  vua  chuyển  hoá,  chim  bay 

khỏi võng la; khi nào ngộ thường trụ, các vọng thảy tiêu ma. 

Quán pháp vô ngã: 

Các pháp duyên sanh ra, vốn không có tự ngã; nhân duyên có sanh diệt, 

nghĩ suy liền kém hơn; muốn được trở thành mất, cầu nhàn gặp bận hơn; sợ 

lạnh đông không dứt, khổ nóng hạ miên trường; nghèo mong giàu có sướng, 

già bám tuổi tráng niên; đâu ai ghét thuận lợi, nào ai thích nguy vong; tự tại 

mới là chủ, đổi thay đâu phải thường; lìa  căn niệm nào khởi, không  thức cảnh 

hoàn vong; trong ngoài không gì cả, ở giữa cũng trống trơn; sáu cửa không 

tịch tĩnh, căn nhà lộ rõ ràng; chỉ cần trần lao hết, lộ rõ đại giác vương. 

Tượng Tán 

Tiên sinh Chu An Sĩ ở Côn Sơn, trước tác rất nhiều loại sách, Nhĩ Đán 

đọc những sách ấy, thu được lợi ích rất nhiều. Quá khứ đức Thế Tôn vì nửa 

bài kệ (các hành vô thường, là pháp sanh diệt…), mà còn xả thân cúng dường. 

Nay  ơn  của  tiên  sinh, Nhĩ  Đán  tôi  không  biết  lấy  gì  để  báo  đáp. Uông  Tử, 

Thạch  Tâm  lấy  vẽ  tượng  làm  đề,  ngoài  vui  mừng  chiêm  lễ,  còn  cung  kính 

làm kệ tứ ngôn nhị thập vận khen ngợi tượng của tiên sinh. Thật sự thì khen 

ngợi không  thể  hết,  hay  khen ngợi  cũng  thừa,  ý  tôi  chỉ muốn  phổ  biến  cho 

mọi người biết về việc trước tác rất nhiều sách của ngài, cái chính là để kết 

duyên vãng sanh Tịnh độ, nghĩ tiên sinh ở trong đài sen, chắc cũng mĩm cười. 

Một ngày sau ngày sóc vọng mùa đông năm Canh Tý niên hiệu Đạo Quang, 

Trương Nhĩ Đán. 

Chỉ có đại cư sĩ, sanh vào thời Khang Hy. Biện tài vô ngại, nói pháp rất 

hay. Cư sĩ có khả năng viết lách, nói năng, nhanh như sấm sét. Sách vở Phật, 

Lão, Nho cư sĩ đều thông suốt. Khí như mây cuộn, từ như sóng nhồi. Là sứ 

giả Như Lai, làm đại đạo sư. Thương cho mạt pháp, chúng sanh ngu si. Nếu 

chẳng phải Bồ-tát, ai có tiếng rống như sư tử (chỉ đức Phật)? Chết sanh Tây 

Phương, tôi  sanh  đâu trễ.  Viết sách vạn  lời, xiển minh nguồn  ấy. Xưa nghe 

luận thuyết, nay thấy dung nhan. Gậy nón về Tây, gió đùa râu trắng. Tôi coi 

mình là  đệ tử  không được  truyền  thừa, cúi đầu lễ bái,  cảm động chảy  nước 


4 

mắt, danh  đức  của ngài  thật  bằng  với  Phật.  Tất  cả  đồng  đạo, đều  vạn  phần 

kính  ngưỡng  ngài;  trước  mắt  tuy  là  hình  tượng,  nhưng  trong  đó  lại  có  đại 

nhân duyên. Ngài  có nguyện  lực  lớn, người  đời không  thể  trắc  lượng được. 

Mắt nhìn di tượng, trước mắt vọt ra hoa sen. Ai biết đảnh lễ, ngài sẽ dùng sức 

từ bi tiếp dẫn họ. Vô lượng chúng sanh, được qua biển khổ, vãng sanh Tây 

phương Tịnh độ. 

Cởi bỏ phàm trần, sớm về Tịnh độ, tiết tháo cao vời, đến nay còn mãi. 

Trước tác đường đường, ngang với kinh Phật, ái hộ chúng sanh, với tâm tha 

thiết.  Thân  ở  trần  thế,  tâm  sớm  xuất  ly,  nguyện  lực  hoằng  thâm,  không  lìa 

chúng sanh. Nay tuy về tây, nhưng tượng vẫn còn, gương mặt tươi tắn, tự tại 

như sống. (Chu Triệu Canh) 

Tánh tịnh minh diệu, người người đều đủ,  tinh  tấn  tu hành,  ắt  sẽ  giác 

ngộ.  Nhất  trần  bất  nhiễm,  tại  thế  xuất  thế,  kính  ngưỡng  cư  sĩ,  tôn  túc  Lộc 

Thành.  Phát đại bi  tâm,  tạo  vô  lượng  phước,  trước  tiếp  Long  Thư,  sau  dẫn 

Xích  Mộc. Đài  vàng sừng  sững, một mình trên  cao, nguyện khắp đại  thiên, 

thoát ly ô trược, khi thiện quả tròn, đồng sanh Cực Lạc. (Khâu Hồng Nghiệp) 

Biển  ái  ngày  một  sâu,  sóng  khổ  ngày  một  lớn,  thương  thay  cho  thế 

nhân, đời ác trược khó đổi. An Sĩ ở Lộc Thành, phát đại Bồ-đề nguyện, soạn 

bốn cuốn sách lớn, mỗi chữ đều nhắc nhở. Thí như trong phòng tối, ánh đèn 

và  điện  chớp.  Lại  như  rơi  núi  cao,  được  vớt  bởi  lụa  trắng.  Tự  độ  cùng  độ 

người,  bi  mẫn  từ  tâm  hiện.  Một  mai  thiện  quả  thành,  đài  vàng  xuống  đón 

rước. Hậu sanh mất chuẩn mực, sùng mộ hoài vô ích. Giỏi thay ngài An Sĩ, 

hậu  duệ  hỏi  tìm khắp.  Vui  mừng  được  di  tượng,  khéo  tay  vẽ  giống  in.  Tôi 

sanh  ra  quá  trễ,  không  thấy  tướng  mạo  người.  Học  đạo  có  thành  tâm,  đọc 

sách như thấy mặt. Huống hồ thấy hình này, đảnh lễ sanh lưu luyến. Tái bái 

không lên tiếng, nguyện mượn thuyền phương tiện, tiếp dẫn người thế gian, 

cùng lên bất thoái chuyển. (Chu Triệu Tiêu) 

Đọc hoài  sách  An  Sĩ,  tái  bái  tượng  tiên  sinh. Lời  nhân  lợi  càng  rộng, 

đạo mạo thấy nghiêm trang. Nhiều đời hành Bồ-tát, một hiện cư sĩ thân. Vào 

ra trong nho Phật, rốt ráo về Tây phương. Đáng thương người thế gian, lang 

thang khổ sanh tử. Di thư khắp nhân gian, vang như tiếng trống trời. Hận tôi 

sanh  quá  muộn,  không  thể  hầu  cận  bên.  Bốn  mươi  năm  hành  đạo,  đệ  tử 

ngưỡng  cao  sơn.  Kính  đốt  một  nén  hương,  kiền  thành  lễ  hoa  tạng.  Ta-bà 

nguyền trở lại, độ chúng sanh vô lượng. (Khâu Tôn Cẩm) 

Cư sĩ là tiên sinh ở quê tôi, cao sơn ở chỗ dừng lại của sự kính ngưỡng. 

Quê tôi văn bút đẹp ngọc phong, cận đại danh nhân liên tiếp khởi. Trang Cừ 

lý học được chân truyền, Bá Lô kế thừa mỗi cụ thể. Văn chương độc số Quy 

Chân  Xuyên,  khảo  chứng  Đình  Lâm  quán  kinh  sử.  Cư  sĩ  càng  thông  cảnh 

(giới)  Phật  nho,  thấu  rõ sanh tử.  Soạn hai loại sách giới Dâm, Sát,  vào đầu 

vừa hét động lỗ tai. Trước độ chúng sanh khỏi bờ mê, sau dẫn con đường quy 

trực  chỉ.  Một  lòng  niệm  Phật  hướng  Lạc  bang,  mười  ngàn  ức  cõi  như  bên 


5 

cạnh. Trong hồ thất bảo nở hoa sen, cười bảo người nhà Phật đã đến. Tôi sinh 

trễ đến 60 năm, hận không được thấy Như Lai sứ. Cứu cánh tôn sùng không 

gì khác, nhân duyên xuất thế là ở đây. Cư sĩ tự gọi là Hoài Tây, còn Hoài của 

tôi là cư sĩ. (Phương Bộ Doanh) 

Hiện thân cư sĩ, thí pháp cho người, sau Long Thư, chỉ có Chu An Sĩ. 

Long Thư khuyên tu Tịnh độ, giáo hoá sơ cơ, niệm liên tục, vào sâu Phật trí. 

An Sĩ trực chỉ, ba căn (thượng căn trung căn hạ căn) đều vẹn, nhân duyên thí 

dụ,  đều  ở  bên  trong.  Uông  Tử  thâm  tâm,  thêu  tượng  cúng  dường,  để  cho 

người đời, mỗi mỗi kính tín. (Chu Hiếu Cai) 

Thiện tri thức, đại Bồ-tát. Mũ khăn Nho, nói  Phật pháp. Gìn giới luật, 

giới  dâm  sát.  Tam  thừa  giáo,  ý  sâu  rộng.  Mang  thân  tâm,  phụng  trần  sát. 

Hoằng  trì  danh,  xiển  Tịnh  độ.  Thương  Lỗ  Dương,  mặt  trời  thụt.  Đọc  sách 

ngài, như  thấy mặt.  Bái tượng ngài,  đạo  khí  ắp.  Trước  Long Thư,  sau  Xích 

Mộc. Ngài ở giữa, đảnh ba chân. Tượng pháp suy, các ngài cứu. Dứt tà thuyết, 

chấn đồi phong. Tôi sau ngài, cả trăm năm. Chiêm di tượng, vuốt di thư. Tâm 

bi hỷ, mắt ràn rụa. Ngài hoài tây, tôi cũng thế. Nguyện gia bị, ngài cánh sen. 

(Thích Tổ Quán) 

Cuộc đời cư sĩ Chu An Sĩ 

Chu Mộng Nhan, còn gọi Tư Nhân, tự An Sĩ, nho sinh Côn Sơn.  Bác 

thông kinh tạng,  tin sâu  pháp môn  Tịnh  độ,  tự  hiệu  Hoài Tây cư sĩ. Chúng 

sanh tạo vô lượng tội, nhất là hai nghiệp dâm sát, vì đó viết hai cuốn giới sát 

giới  dâm. Cuốn  giới  sát  đặt tên “Vạn Thiện  Tiên  Tư”,  lời  lẽ khẩn  thiết.  Tự 

bảo  mỗi khi đi  qua  tất  cả  miếu  thần,  đều  chú nguyện  rằng:  “Mong  chư  tôn 

thần, phát tâm xuất thế, không nhận rượu thịt, một lòng thường niệm A-di-đà 

Phật, cầu sanh Tịnh độ. Tư Nhân từ nay (24 tuổi) cho đến mạng chung, nếu 

có giết một con  vật nhỏ,  cho đến quyến thuộc  trong nhà, nếu có một người 

giết trùng kiến, mong tôn thần cải chánh, trừng phạt, nổi sấm đánh nát  sách 

tôi  trước  tác.  Tư  Nhân  từ  nay  (24  tuổi)  cho  đến  mạng  chung,  xuống  nước 

thấy  cá, ngưỡng mặt thấy  chim,  không nghĩ đến cứu độ, mà ngược  lại  nghĩ 

đến sát hại, thì cũng sẽ bị phạt giống như thệ này. Tư Nhân từ nay (24 tuổi) 

cho đến mạng chung, nếu trong mộng, thấy người sát sanh, mà không thể chí 

tâm  xưng danh  hiệu  Phật,  phát  tâm  cứu  độ,  mà  ngược  lại  còn  vui  theo,  thì 

cũng  sẽ  bị  phạt  giống  như  thệ  này”.  Cuốn  giới  dâm  đặt  tên  “Dục  Hải  Hồi 

Cuồng”, khuyên người dâm dục, trước quán thai ngục, rõ đủ các khổ, đó là 

phương tiện dứt dâm đầu tiên; kế đến quán thân này, là ổ vi trùng, ăn tuỷ não 

người, đó là phương tiện bất tịnh ban đầu; kế nữa quán nam nữ, máu mủ mũi 

giải, những chất bất tịnh, giống như hầm xí, đó là phương tiện đối trị dứt dâm; 

kế nữa quán tưởng người chết nằm ngữa, băng lạnh thấu xương, nước vàng 

chảy ra, thúi không chịu nổi, khắp thân thể đầy giòi bọ chui rúc, da thịt vữa ra, 

gân cốt lòi ra, thân ta, rốt cuộc cũng thế; kế nữa quán niệm tướng sanh, tướng 

diệt và  tướng bất  sanh bất diệt mà  kinh  “Pháp  Hoa” nói,  đó  là  phương  tiện 


6 

đoạn  dâm  tận  gốc;  kế  nữa quán  tự  thân,  trong  hoa  sen  ở  ao  thất  bảo,  nước 

Cực  Lạc,  hoa  sen  nở  ra,  thấy  Phật  A-di-đà,  ngồi  hoa  sen  báu,  đủ  các  thuỵ 

tướng trang nghiêm, cũng thấy tự thân, lễ bái cúng dường Phật, quán như thế 

xong, phát nguyện vãng sanh thế giới Cực lạc, vĩnh viễn ra khỏi lưới dâm, đó 

là  phương  tiện  giải  thoát  rốt  ráo.  Lại  viết  “Âm  Trắc  Văn  Quảng  Nghĩa”  3 

quyển, “Tây Quy Trực Chỉ” 4 quyển. Tháng giêng năm thứ 4 niên hiệu Càn 

Long,  từ  biệt  mọi  người,  nói  sẽ  về  Tây  Phương,  người  nhà  xin  tắm  nước 

thơm, đưa  tay  ngăn  bảo:  “Ta  tắm  nước  thơm  lâu  rồi!”  Rồi  cười  nhẹ  mà  đi, 

hương lạ thơm khắp cả phòng, thọ 84 tuổi. 

Tây phương có 1 loại thù thắng: 

Hoá sanh trong hoa sen – khác với sanh trong bào thai 

Tướng hảo đoan nghiêm – khác với thân thịt xấu xí 

Trải vàng làm đất – khác với đất cát dơ uế (dơ sạch khác nhau trời vực) 

Ăn uống áo quần tự nhiên – khác với đói lạnh 

Cung điện tuỳ ý – khác với xây dựng vất vả 

Phi  hành  tự  tại  – khác  với  túi  da  nhiều  bệnh  (khổ  vui  khác nhau  trời 

vực) 

Thiện hữu ái kinh – khác với oan gia hội tụ  

Thọ mạng vô lượng – khác với thoắt sanh thoắt tử 

vĩnh viễn không còn thoái chuyển – khác với nghiệp duyên chướng đạo 

(khó dễ như trời với đất) 

Thọ ký thành Phật – khác với liên tiếp sanh vào tam đồ. 

Tây Quy Trực Chỉ 

quyển 1 

Hoài Tây Cư Sĩ Chu Mộng Nhan An Sĩ Dân Vựng Tập 

Cương Yếu của Tịnh độ  

Đức  Phật  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  mà  xuất  hiện  nơi  đời,  đó  là  vì 

thương tưởng chúng sanh, luân hồi trong lục đạo, ra rồi lại vào, chịu khổ vô 

lượng. Do đó trong mười phương cõi Phật, chỉ ra thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, để mọi người biết chỗ hướng về. Lại trao cho pháp môn cực kỳ giản dị, 

chỉ cần niệm Phật, liền được vãng sanh, quả là chiếc thuyền đại từ trong biển 

sanh  tử.  An  Sĩ  tôi  phước  báo  sâu  dày,  may  mắn  gặp  được  pháp  môn  này, 

không dám phụ ân đức của Phật, nên mang đại tiểu bổn Di-đà yếu chỉ, trích 

lục đại yếu, khiến người đọc vừa đọc liền hiểu, gọi là “Tịnh độ cương yếu”. 

A-nan khải thỉnh 

Đại  bổn  “A-di-đà  Kinh”  nói:  “Một  ngày  nọ,  đức  Thích-ca  Như  Lai, 

dung nhan bỗng khác thường, A-nan bạch: Bạch đức Như Lai, nhan sắc Như 

Lai hôm nay bỗng khác, chắc đức Như Lai sắp nói thắng pháp?  Phật khen: 

Ông hỏi hay lắm! lời ông hỏi phước hơn cúng dường Thanh-văn, Duyên-giác 

bốn châu thiên hạ, và bố thí chư thiên nhân dân, cho đến các loài bò bay cựa 

động. Dù cúng dường muôn kiếp, cũng không bằng. Vì sao? Vì chư thiên, đế 


7 

vương,  nhân  dân,  cho  đến  các  loài  bò  bay  cựa  động,  đều  nhờ  ông  hỏi  mà 

được đạo giải thoát. 

Lời bàn: Theo đây thì biết, pháp môn Tịnh độ, không chỉ là pháp môn 

dành cho con người, mà cho cả chư thiên chư tiên. Chớ có coi thường. 

Phật Độ Song Tiêu 

Tiểu bổn “A-di-đà Kinh” nói:  Lúc ấy Phật bảo với trưởng  lão Xá-lợi-

phất. Từ đây đi về phía tây qua 100.000 ức cõi Phật, có thế giới tên là Cực lạc, 

cõi ấy có Phật tên A-di-đà, hiện đang thuyết pháp. Xá-lợi-phất, cõi Phật ấy vì 

sao gọi là Cực-lạc? Bởi chúng sanh ở trên cõi Phật ấy, không có các khổ nạn, 

chỉ thọ hưởng an vui, nên gọi là Cực-lạc. 

Pháp Tạng Nhân Địa 

Đại Bổn Kinh nói: Vô lượng vô số kiếp về trước, có Phật Thế Tự Tại 

Vương ra đời, hoá độ chúng sanh. Lúc bấy giờ có đại quốc vương, nghe Phật 

thuyết  pháp,  liền  giác  ngộ,  từ  bỏ  vương  vị,  theo  Phật  xuất  gia,  hiệu  Pháp 

Tạng Tỳ-kheo, tức nay chính là Phật A-di-đà. Pháp Tạng Tỳ-kheo phát 48 đại 

nguyện trước Thế Tự Tại Vương Phật, vì cứu độ chúng sanh, tinh tấn tu hành, 

nhập Bồ-tát địa. Trong thì tu huệ, ngoài thì tu phước. Đối với tất cả thế gian, 

không gì không biết, không gì không thấy.  Lại thác sanh trong tất cả chúng 

sanh, để giáo hoá. Cho nên trên từ thiên đế, dưới đến côn trùng, không loài 

nào là không khiến họ sanh về Cực Lạc. 

Nguyện Xong Thành Phật  

Đại bổn kinh nói: Phật A-di-đà, trải qua đại a-tăng-kỳ kiếp, hành Bồ-tát 

hạnh, không từ các khổ, thường ban áo quần, ăn uống, âm nhạc, cho đến các 

vật dụng cần thiết tối thượng cho chúng sanh, khiến họ hoan hỷ. Phát tâm vô 

thượng Bồ-đề, mới được  thành tựu 48  lời  nguyện trước, mà thành  Phật. Do 

đó vô lượng chúng sanh trong mười phương, một niệm quy y, liền sanh nước 

ấy. 

Bốn mươi tám nguyện: 

Nguyện  thứ  nhất:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  trong  nước  tôi  không  có  địa 

ngục, ngạ quỷ, cầm thú, thậm chí không có côn trùng nhỏ nhít, không được 

như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ hai: khi tôi thành Phật, thì trong nước tôi không có phụ nữ, 

chư thiên các cõi nước, thậm chí côn trùng nhỏ nhít sanh ở nước tôi, đều sanh 

ra từ hoa sen trong ao thất bảo, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba: khi tôi thành Phật, thì trong nước tôi khi ai nghĩ đến ăn 

uống, hàng trăm món ngon được đựng trong chén ngọc hiện ngay trước mắt. 

Ăn xong chén bát tự biến mất, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ tư: khi tôi thành Phật, thì người trong nước tôi, nghĩ đến áo 

quần liền hiện trên thân, không phải cắt may giặt nhuộm, không được như thế 

tôi không thành Phật. 


8 

Nguyện thứ năm: khi tôi thành Phật, thì trong nước tôi từ mặt đất cho 

đến hư không, nhà cửa,  lầu các, dòng  sông, cây  cối, đều được  làm bằng  vô 

lượng châu báu, trăm ngàn thứ hương thơm, kỳ diệu thù thắng không đâu hơn, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  sáu:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  người  trong  nước  tôi,  chỉ 

thương  yêu  nhau  không  đố  kỵ  nhau,  không  được  như  thế  tôi  không  thành 

Phật. 

Nguyện thứ bảy: khi tôi thành Phật, thì người trong nước tôi, hoàn toàn 

không có tâm dâm dật, sân hận, ngu si, không được như thế tôi không thành 

Phật. 

Nguyện  thứ  tám:  khi  tôi thành  Phật,  thì  người  trong nước tôi  chỉ một 

lòng  tốt,  ai  muốn  nói  gì  người  kia  đã  biết,  không  được  như  thế  tôi  không 

thành Phật. 

Nguyện  thứ  chín:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  người  trong  cõi  nước  tôi, 

không nghe đến cái tên bất thiện, huống hồ là thật có, không được như thế tôi 

không thành Phật. 

Nguyện thứ mười: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước tôi, biết 

thân như huyễn không tâm tham trước, không được như thế tôi không thành 

Phật. 

Nguyện thứ mười một: khi tôi thành Phật, trong nước tôi tuy có người, 

trời khác nhau, nhưng hình dung đều một màu sắc vàng, mặt mày đoan chánh 

đẹp đẽ, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ mười hai: khi tôi thành Phật, cho dù vô số chư thiên của vô 

số thế giới trong mười phương, cho đến các loại côn trùng nhỏ nhít, đều được 

làm  người,  đều  làm  Thanh-văn,  Duyên-giác,  đều  toạ  thiền  nhất  tâm,  muốn 

tính  đếm  tuổi  thọ  những  người  trong  cõi  nước  tôi,  mấy  thiên  ức  vạn  kiếp 

không ai đếm được, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ mười ba: khi tôi thành Phật, cho dù vô số chư thiên của vô 

số thế giới trong mười phương, cho đến các loại côn trùng nhỏ nhít, đều được 

làm  người,  đều  làm  Thanh-văn,  Duyên-giác,  đều  toạ  thiền  nhất  tâm,  muốn 

tính đếm số người trong cõi nước tôi, mấy ngàn ức vạn không ai đếm được, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ mười bốn: khi tôi thành Phật, thì người trong nước tôi tuổi 

thọ  là  vô  số  kiếp,  không  ai  có  khả  năng  tính  đếm, không được như  thế  tôi 

không thành Phật. 

Nguyện thứ mười lăm: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước tôi, 

đều  được  niềm  vui  của  một  vị  Tỳ-khưu  A-la-hán,  không  được  như  thế  tôi 

không thành Phật. 

Nguyện thứ mười sáu: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước tôi ở 

vào ngôi vị chánh tín, lìa điên đảo tưởng viễn ly phân biệt, các căn tịch tĩnh 

Niết-bàn, không được như thế tôi không thành Phật. 


9 

Nguyện thứ mười bảy: khi tôi thành Phật, nói kinh hành đạo gấp mười 

chư Phật, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ mười tám: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước tôi 

đều thấy được kiếp trước của mình, biết hết việc của trăm ngàn ức na-do-tha 

kiếp, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ mười chín: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước tôi, 

hết  thảy  đều  được  thiên  nhãn,  thấy  trăm  ngàn  ức  na-do-tha  thế  giới,  không 

được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ hai mươi: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước tôi, 

tất cả đều được thiên nhĩ, nghe hết tiếng thuyết pháp của trăm ngàn ức na-do-

tha chư Phật, đồng thời thọ trì trọn vẹn, không được như thế tôi không thành 

Phật. 

Nguyện thứ hai mươi mốt: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước 

tôi được tha tâm trí, biết tâm niệm của chúng sanh trăm ngàn ức na-do-tha thế 

giới, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ hai mươi hai: khi tôi thành Phật, thì người trong cõi nước 

tôi đều được thần túc, chỉ trong một niệm, đi khắp trăm ngàn ức na-do-tha thế 

giới, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ hai mươi ba: khi tôi thành Phật danh hiệu tôi vang khắp vô 

số  thế  giới  trong  mười  phương,  hết  thảy  chư  Phật  trong  vô  số  thế  giới  đều 

khen  công  đức và quốc độ  tôi là  thù thắng hơn hết,  trời người cho  đến  côn 

trùng nhỏ nhít, khi nghe danh hiệu tôi mà sanh lòng vui mừng, hoan hỉ, tất cả 

sau khi chết đều được sanh lên nước tôi, không được như thế tôi không thành 

Phật. 

Nguyện  thứ  hai  mươi  bốn:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  ánh  sáng  trên  đỉnh 

đầu tôi tuyệt diệu hơn cả ánh sáng mặt trăng mặt trời trăm ngàn ức vạn lần, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ hai mươi lăm: khi tôi thành Phật, thì ánh sáng chiếu vào vô 

lượng chỗ u tối,  tất  cả đều được  sáng  rỡ,  trời  người cho  đến côn  trùng  nhỏ 

nhít,  thấy  ánh  sáng  tôi,  tất  cả  đều  sanh  từ  tâm,  đời  sau  sanh  vào  nước  tôi, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ hai mươi sáu: khi tôi thành Phật, trời người trong vô số thế 

giới trong mười phương, cho đến côn trùng nhỏ nhít, nhờ ánh sáng tôi chiếu 

vào thân chúng, nên thân tâm từ hoà hơn cả trời người, không được như thế 

tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  hai  mươi  bảy:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  trời  người  trong  vô 

lượng vô số thế giới trong mười phương, ai phát tâm bồ-đề, thọ trì trai giới, 

hành  sáu pháp  Ba-la-mật1 (pāramitā),  tu  các công đức, chí  tâm phát nguyện 

muốn sanh nước tôi,  khi mạng sắp chung  tôi cùng đại  chúng, hiện  ra trước 



1 Sáu ba-la-mật: bố thí ba-la-mật, trì giới ba-la-mật, nhẫn nhục ba-la-mật, tinh tấn ba-la-mật, thiền định ba-la-mật, trí 

huệ ba-la-mật. 


10 

mặt người ấy tiếp dẫn vãng sanh, người ấy đắc quả vị Bồ-tát bất thối chuyển, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  hai  mươi  tám:  khi  tôi  thành Phật,  thì  trời  người  trong  vô 

lượng  vô  số  thế  giới  trong  mười  phương,  nghe  danh  hiệu  tôi,  đốt  đèn  thắp 

hương rải hoa, cúng dường trai tăng xây dựng chùa tháp, trai giới thanh tịnh 

làm nhiều việc lành, một lòng ghi nhớ đến tôi, tuy chỉ một ngày đêm, cũng 

được sanh vào nước tôi, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ hai mươi  chín:  khi  tôi  thành  Phật, thì  trời người trong  vô 

lượng vô  số  thế  giới trong mười phương, một  lòng tin  vui muốn  sanh nước 

tôi, chỉ cần niệm mười danh hiệu liền được vãng sanh, không được như thế 

tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi: khi tôi thành Phật, thì trời người trong vô lượng 

vô số thế giới trong mười phương, cho đến côn trùng nhỏ nhít, đời trước tạo 

nghiệp,  nghe  danh  hiệu  tôi  liền  sám  hối  làm  lành,  thọ  trì  kinh  giới  nguyện 

sanh nước tôi, sau khi chết không bị đoạ trong ba đường ác, sanh thẳng lên 

nước tôi, không một ước muốn nào không được toại ý, không được như thế 

tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  ba  mươi  mốt:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  trời  người  trong  vô 

lượng vô số thế giới trong mười phương, nghe danh hiệu tôi, đảnh lễ năm vóc 

sát đất, tin vui tu hạnh Bồ-tát, trời người không ai không hết sức thành kính, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi hai: khi tôi thành Phật, thì hết thảy người nữ trong 

vô lượng vô số thế giới trong mười phương, nghe danh hiệu tôi, tin ưa, phát 

tâm bồ-đề chán ghét thân nữ, sau khi mạng chung không còn trở lại làm thân 

nữ, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi ba: khi tôi thành Phật, thì bất cứ chúng sanh nào 

sanh  lên  nước  tôi,  một  đời  được  bổ  xứ  làm  Phật,  chỉ  trừ  những  ai  nguyện 

sanh cõi khác, giáo hoá chúng sanh tu Bồ-tát hạnh, cúng dường chư Phật tự 

tại vãng sanh, tôi dùng sức oai thần, làm cho người ấy giáo hoá tất cả chúng 

sanh  đều  phát  tín  tâm,  tu  hạnh  bồ-đề,  hạnh  Phổ  Hiền,  hạnh  tịch  diệt,  hạnh 

tịnh  phạm, hạnh  tối  thắng  và  tất  cả  các  hạnh  lành,  không được như  thế  tôi 

không thành Phật. 

Nguyện  thứ  ba  mươi  bốn:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  những  người  trong 

nước tôi muốn sanh nước khác, đều được như nguyện không phải rơi trở lại 

trong ba đường ác, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi lăm: khi tôi thành Phật, thì chư Bồ-tát trong nước 

lấy hương hoa phướn lọng chân châu anh lạc… đến vô lượng thế giới khác 

cúng dường chư Phật, trong khoảnh khắc một bữa ăn là đi cùng khắp, không 

được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  ba  mươi  sáu:  khi  tôi  thành  Phật,  chư  Bồ-tát  trong  nước 

muốn ngàn vạn đồ vật để cúng dường vô lượng chư Phật trong mười phương, 


11 

thì ngàn vạn đồ vật hiện đủ trước mặt, trong ngày hôm đó chưa đến giờ ngọ 

đã về đến nước, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi bảy: khi tôi thành Phật, chư Bồ-tát trong nước thọ 

trì kinh pháp, phúng tụng tuyên thuyết, chắc chắn được trí tuệ biện tài, không 

được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi tám: khi tôi thành Phật, chư Bồ-tát trong nước có 

khả năng diễn thuyết tất cả pháp, trí tuệ biện tài của họ không thể hạn lượng, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ ba mươi chín: khi tôi thành Phật, thì chư Bồ-tát trong nước 

được  sức  kim  cang  na-la-diên,  thân  họ  đều  màu  hoàng  kim  sắc  tía,  đủ  32 

tướng tốt 80 vẻ đẹp, thuyết kinh hành đạo không khác chư Phật, không được 

như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ bốn mươi: khi tôi thành Phật, sự thanh tịnh trong nước tôi 

chiếu thấy vô lượng thế giới trong mười phương, Bồ-tát muốn thấy tất cả cõi 

Phật nghiêm tịnh trong cây bảo thọ, liền hiện ra ngay như cầm gương soi mặt, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ bốn mươi mốt: khi tôi thành  Phật, thì những Bồ-tát trong 

nước tuy ít công đức cũng thấy biết được cây đạo tràng cao 4000 do-tuần của 

tôi, không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  bốn  mươi  hai:  khi  tôi  thành  Phật,  trời  người  và  vạn  vật 

trong  nước,  đều  phát  ra  ánh  sáng  đặc  biệt,  vi  diệu  vô  lượng  không  thể  tán 

thán, chúng sanh được thiên nhãn nhiều không thể tính đếm, không được như 

thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  bốn  mươi  ba:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  những  người  trong 

nước tôi tuỳ theo chí nguyện, muốn nghe pháp gì tức liền được nghe, không 

được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện  thứ  bốn  mươi bốn:  khi  tôi  thành  Phật,  thì  chư  Bồ-tát  Thanh-

văn trong nước đều trí tuệ thành thần, trên đảnh đều có ánh sáng phát ra âm 

thanh, nói kinh hành đạo không khác chư Phật, không được như thế tôi không 

thành Phật. 

Nguyện thứ bốn mươi lăm: khi tôi thành Phật, thì chúng sanh ở các thế 

giới khác, nghe danh hiệu tôi quy y, tinh tấn, đều được Tam-muội thanh tịnh 

giải  thoát,  trong  Tam-muội  ấy  trong  tích  tắc  khởi  ý,  cúng  dường  chư  Phật 

không thể nghĩ bàn, nhưng không mất định ý, không được như thế tôi không 

thành Phật. 

Nguyện thứ bốn mươi sáu: khi tôi thành Phật, thì chúng sanh ở các thế 

giới khác, nghe danh hiệu tôi quy y, tinh tấn, đều được Tam-muội Phổ đẳng, 

cho đến thành Phật, thường thấy vô lượng không thể nghĩ bàn tất cả chư Phật, 

không được như thế tôi không thành Phật. 


12 

Nguyện thứ bốn mươi bảy: khi tôi thành Phật, thì chúng sanh ở các thế 

giới khác, nghe danh hiệu tôi quy y, tinh tiến, liền được quả bất thối chuyển, 

không được như thế tôi không thành Phật. 

Nguyện thứ bốn mươi tám: khi tôi thành Phật, thì chúng sanh ở các thế 

giới  khác,  nghe  danh  hiệu  tôi  quy  y,  tinh  tiến,  liền  được  tuần  tự  tam  pháp 

nhẫn,  không  còn  thoái  chuyển  trong  Phật  pháp,  không  được  như  thế  tôi 

không thành Phật. 

Phật bảo: Lúc ấy Tỳ-kheo Pháp Tạng phát 48 lời nguyện này xong, đại 

địa  chấn  động,  trời  mưa  hoa  báu,  trên  không  trung  có  lời  khen  rằng:  Pháp 

Tạng Tỳ-kheo nhất định thành Phật. 

Đắc Như Lai danh 

Tiểu bổn kinh nói: Xá-lợi-phất, ông có biết vì sao đức Phật ấy có tên là 

A-di-đà không? Xá-lợi-phất, ánh sáng vô lượng của đức Phật ấy, chiếu khắp 

các quốc độ trong mười phương mà không bị trở ngại, nên có tên là A-di-đà. 

Xá-lợi-phất,  thọ  mạng  của  đức  Phật  ấy  và  nhân  dân  trên  cõi  Cực-lạc  là  vô 

lượng vô biên vô số kiếp không thể tính đếm, nên có tên là A-di-đà. 

Đường Vũ Bảo Trì 

Đại bổn kinh nói: Phật A-di-đà, giảng đường tinh xá, đều bằng thất bảo. 

Lại  dùng  thất  bảo để  tạo các  lan  can  của  lầu  các,  hơn  chỗ  ở  của  Thiên  Đế 

Thích của Lục Dục Thiên của thế giới này trăm ngàn vạn lần. Ngoài ra cung 

điện  của  Bồ-tát,  Thanh-văn,  cũng  lại  như  thế.  Trời  người  ở  đó,  áo  quần  ăn 

uống, nhạc trời vi diệu, tuỳ ý hiện ra. Cung điện lầu các, tuỳ theo hình sắc mà 

cao  thấp  lớn  nhỏ,  được  làm  bằng một  hai  loại  châu  báu,  cho  đến  vô  lượng 

châu báu, đều hoá hiện mà thành. Song, các cung điện ấy, có cái theo ý lớn 

nhỏ cao thấp, lơ lửng trong không; có cái không thể theo ý lớn nhỏ, nằm trên 

mặt đất, là do đời trước khi tu đạo, đức có dày mỏng. Chỉ có áo quần ăn uống, 

là  như  nhau.  Trong  ngoài  cung  điện,  lại  có  suối nước  chảy  và hồ  tự  nhiên. 

Suối hồ nào được làm bằng một hai loại châu báu, thì cát dưới hồ cũng được 

làm bằng một hai loại châu báu; Như hồ bằng vàng, thì cát bằng bạc; hồ bằng 

thuỷ tinh, thì cát bằng lưu li. Nếu hồ nào được làm bằng ba bốn loại châu báu, 

cho đến bảy loại châu báu, thì cát dưới đáy hồ cũng như thế. Trong hồ đều có 

nước tám công đức, thanh tịnh hương khiết, vị như cam lộ. Trong hồ lại có 

trăm  loài  hoa  lạ,  mỗi  cành  ngàn  đoá  hoa;  ánh  sáng  màu  sắc  đã  khác,  mà 

hương thơm cũng khác, thơm nức, không thể diễn tả. 

Thiên Nhạc Vũ Hoa 

Tiểu bổn kinh nói: Nước Phật  ấy  thường  trổi nhạc  trời, vàng  làm đất, 

ngày đêm sáu thời mưa hoa trời mạn-đà-la. Mọi người trên thế giới Cực-lạc 

thường vào buổi sáng, mỗi người mang một cái làn, nhặt đầy những hoa đẹp, 

đi cúng dường hàng chục vạn ức Phật trong mười phương, đến giờ ăn cơm, 

tất cả đều về lại nước của mình, ăn cơm xong rồi đi kinh hành. 

Trì Ngạn Hoa Thọ 


13 

Đại bổn kinh nói: Bờ các hồ báu, có vô số cây chiên-đàn, hoa quả cát 

tường, hương thơm bay khắp. Lại có hoa sen đủ màu, che kín mặt nước. Lại 

có hàng cây bảy báu, những hàng cây nào được làm bằng một loại châu báu, 

thì cành lá hoa quả của chúng cũng đều bằng một loại châu báu… Như vậy 

như nhau,  cành cành chuẩn nhau, hoa hoa  thuận nhau, quả quả giống nhau, 

cho đến đầy khắp thế giới, không thể nhìn hết. 

Thọ Võng Tuyên Âm 

Tiểu bổn kinh nói: Nước Phật ấy mỗi khi gió nhẹ thổi qua các hàng cây 

báu  và  lưới báu,  liền  phát ra những  âm thanh  vi diệu,  giống như  trăm ngàn 

loại nhạc cụ đồng nổi lên một lần. Bất cứ ai nghe âm thanh ấy cũng đều sanh 

tâm niệm Phật, niệm pháp, niệm tăng một cách tự nhiên. 

Đức Thuỷ Hương Hoa 

Đại bổn kinh nói:  Sanh  lên  nước  Cực Lạc,  nếu  vào  tắm  trong  ao  thất 

bảo, ý muốn nước không ngập chân, nước liền không ngập chân; muốn đến 

ngang  gối,  ngang  lưng,  ngang  cổ,  nước  cũng  đến  ngang  gối,  ngang  lưng, 

ngang cổ. Điều hoà ấm lạnh, không có ý muốn nào là không được đáp ứng. 

Khi tắm xong, mỗi người đều ngồi trong hoa sen, tự nhiên gió nhẹ thổi vào 

các hàng cây, các hàng cây phát ra tiếng nhạc; thổi vào bảo hoa, bảo hoa phát 

ra các mùi hương lạ, phảng phất quanh chư Bồ-tát, Thanh-văn. Sáng sủa đẹp 

đẽ hết tầm nhìn, hoa hương không đâu sánh. Thậm chí hoa tàn rụng xuống, 

gió  liền  thổi  đi.  Đại  chúng  ai  muốn  nghe  pháp,  nghe  âm  nhạc,  thích  ngửi 

hương hoa, đều được như ý. 

Điểu Tuyên Kệ Tụng 

Tiểu bổn kinh nói: Nước ấy thường có đủ các loài chim đủ màu kỳ lạ 

như:  hạc  trắng,  chim  khổng  tước,  chim  anh  vũ,  chim  xá-lợi,  chim  ca-lăng-

tần-già, chim hai đầu. Các loài chim ấy ngày đêm sáu thời phát ra những âm 

thanh  hoà  nhã;  những  âm  thanh  ấy  xiển  dương  các pháp  ngũ  căn,  ngũ  lực, 

thất  bồ-đề-phần,  bát  thánh  đạo  phần.  Các  chúng  sanh  trên  cõi  Cực-lạc  khi 

nghe  âm  thanh  ấy  rồi,  tất  cả  đều  niệm Phật,  niệm  pháp,  niệm  tăng.  Xá-lợi-

phất! Thầy chớ bảo rằng những loài chim ấy là do tội báo mà sanh ra, vì sao? 

Vì nước Cực-lạc không có ba đường ác. Xá-lợi-phất, nước Cực-lạc ngay cả 

cái  “tên”  ba  đường  ác  còn  không  có,  huống  hồ  là  ba  đường  ác  làm  sao  có 

được. Các loài chim ấy, đều do Phật A-di-đà vì muốn tiếng pháp vang khắp 

mà hoá hiện ra. 

Cảnh Tượng Thù Thắng 

Đại  bổn  kinh  nói:  Chư  thượng  thiện  nhân  trong  cõi  Phật  A-di-đà,  thọ 

mạng đều vô số kiếp, đều thấy xa nghe khắp. Diện mạo đoan chánh đẹp đẽ, 

trí  tuệ.  Mỗi ý niệm, đều  là  đạo  đức; nói  năng,  đều  là  chánh  sự. Ái kính  lẫn 

nhau, không có đố kỵ. Chư thượng thiện nhân trên đó đều biết đời trước của 

mình, tuy trải qua vạn kiếp, nhưng đều thông tỏ các kiếp một cách rõ ràng. 

Lại biết tất cả những việc trong ba đời của mười phương thế giới, lại biết tất 


14 

cả tâm niệm của chúng sanh trong vô số thế giới, lại biết những chúng sanh 

ấy kiếp nào được sanh làm người, được vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Đồ Ăn Uống Tự Nhiên 

Đại bổn kinh nói: Trong cõi Phật A-di-đà, chúng sanh sanh lên trên đó, 

khi giờ ăn đến, ai muốn chén vàng, có chén vàng; ai muốn chén thuỷ tinh, có 

chén  thuỷ  tinh,  cho  đến  ai muốn  chén  châu  minh  nguyệt,  chén  châu ma ni, 

đều được như ý, hiện ra trước mặt. Trong bát đầy thức ăn trăm vị, nhiều cũng 

không dư, ít cũng không thiếu. Ăn xong, chén bát tự nhiên biến mất, không 

phải rửa dọn. Có khi thấy sắc nghe hương, tự nhiên no đủ. Sự sung sướng ở 

cõi ấy, chỉ sau Niết-bàn. 

Tuỳ Nghi Tu Tập 

Đại bổn kinh nói: Nhân dân  ở nước ấy, có người giảng kinh dưới đất, 

có người tụng kinh dưới đất, có người nghe kinh, tư đạo, toạ thiền dưới đất. 

Cũng  có  người  giảng  kinh  trên  không,  có  người  tụng  kinh  trên  không,  có 

người nghe kinh, tư đạo, toạ thiền trên không. Do đó những người chưa đắc 

Tu-đà-hoàn,  nhờ  đây  đắc  Tu-đà-hoàn;  những  người  chưa  đắc  Tư-đà-hàm, 

nhờ đây đắc Tư-đà-hàm; cho đến những người chưa đắc A-la-hán, và bất thối 

chuyển Bồ-tát, nhờ đây mà đắc A-la-hán, và bất thối chuyển Bồ-tát. 

Âm Dung Tướng Mạo 

Phật hỏi A-nan: Nếu một người ăn mày, đứng cạnh một đế vương, thì 

hình tướng dung nghi có giống nhau không? A-nan trả lời: Người ăn mày ốm 

o  xấu  xí,  làm  sao  sánh  với  đế  vương  được.  Phật  nói:  Đế  vương  tuy  quý, 

nhưng so sánh với Chuyển Luân Thánh Vương, thì cũng như người ăn mày 

vậy. Chuyển Luân Thánh Vương, chỉ làm vua của bốn châu thiên hạ, so với 

Đao Lợi Thiên Vương, thua trăm ngàn vạn lần; Đao Lợi Thiên Vương so với 

Đệ  Lục Thiên Vương, thua trăm ngàn vạn lần; Đệ  Lục Thiên Vương so với 

chư Bồ-tát, Thanh-văn, chư thượng thiện nhân, thua trăm ngàn vạn lần. 

Tác Quán Kiến Phật  

“Thập Lục Quán Kinh” ghi hoàng hậu Vi-đề-hi vợ vua Tần-bà-sa-la, vì 

con trai là A-xà-thế giết cha chiếm ngôi, không muốn sống ở thế giới Ta-bà 

xấu ác này nữa, cầu sanh cõi Phật thanh tịnh ở phương Tây. Phật dạy tu pháp 

Thập Lục Quán. Đến quán thứ 7, liền thấy hồ báu lưu li của Tây phương hiện 

ra, thấy Phật A-di-đà tướng hảo quang minh, đứng trong hư không, Quan Âm 

hầu bên trái, Thế Chí hầu bên phải. Thế Tôn bèn thọ ký cho Vi-đề-hi và 500 

thị nữ, đều được vãng sanh Tịnh độ. Đây là dùng pháp quán tưởng để vãng 

sanh. Nhưng Phật bảo Vi-đề-hi: Ngươi là phàm phu, tâm tưởng yếu liệt, Như 

Lai có phương tiện khác dạy ngươi, vẫn được vãng sanh. Cho nên đại sư Liên 

Trì nói: Pháp quán thâm huyền, nên niệm Phật dễ hơn. 

Xưng Danh Kiến Phật  

Thế Tôn nói Đại “A-di-đà Kinh”, nói đủ các thứ trang nghiêm của thế 

giới Cực Lạc. Bảo A-nan rằng: “Ngươi đứng dậy chỉnh tề y áo, chắp tay cung 


15 

kính,  hướng  về phía  Tây  đảnh  lễ  Phật  A-di-đà”.  A-nan  y  giáo  phụng  hành, 

bạch  Phật  rằng:  “Mong  thấy  Phật  A-di-đà,  và  thế  giới  Cực  Lạc,  cùng  đại 

chúng  Bồ-tát  Thanh-văn”.  Nói  như  vậy  xong,  Phật  A-di-đà,  liền  phóng  đại 

quang minh, chiếu khắp các thế giới. Lúc ấy, A-nan thấy Phật A-di-đà, dung 

mạo sừng sững, như núi hoàng kim. Bốn chúng lúc đó, cũng đều thấy Phật, 

và thấy tất cả sự trang nghiêm của quốc độ. Lúc bấy giờ người mù được thấy, 

người điếc  được  nghe,  người  câm  biết nói, người què  biết  đi, địa  ngục  ngạ 

quỷ đều được an lạc, nhạc khí của cõi trời, không đánh mà vang. 

Trì Danh Vãng Sanh 

“Kinh A-di-đà” nói: Này Xá-lợi-phất, thiện nam tín nữ nào nghe nói về 

Phật A-di-đà liền niệm danh hiệu từ một ngày, hai ngày… cho đến bảy ngày, 

nhất  tâm bất  loạn,  thì người  ấy  khi mạng  chung, được  Phật  A-di-đà  và  chư 

Bồ-tát  hiện  ra  trước mặt. Người  ấy  khi  chết  tâm không điên  đảo,  liền  được 

vãng sanh về nước Cực-lạc của Phật A-di-đà. Này Xá-lợi-phất, vì thấy lợi ích 

ấy nên ta mới nói lời này. Nếu có người nào khi nghe lời ấy, nên phát nguyện 

vãng sanh về nước Cực-lạc. 

Lời  bàn:  đoạn  này  là  yếu  chỉ  của  kinh,  trọng  nơi  chấp  trì  danh  hiệu, 

nhất tâm bất loạn. 

Vãng Sanh Không Phải Là Chuyện Dễ 

Phật bảo  Xá-lợi-phất:  Không thể có chút  ít  thiện  căn phước đức nhân 

duyên mà được sanh lên nước ấy. 

Lời bàn: Trên nói: Ai có lòng tin, hãy nên phát nguyện. Cho nên “tin” 

việc chính yếu của nhập môn. Nếu không tin, thì không thể niệm Phật; không 

thể niệm  Phật,  chính  là không  có  thiện căn, không  có  phước đức, không  có 

nhân duyên. Pháp môn cam lộ như vậy, mà mình lại vô phần, chẳng phải là 

đáng tiếc lắm sao? Tôi thường tụng kinh đến đây, bất giác rùng mình, sởn tóc 

gáy, có lúc khóc như mưa. Rồi lại nhanh chóng tự an ủi rằng: Chỉ lo không 

muốn vãng sanh mà thôi, nếu tin thật có A-di-đà Phật, chính là thiện căn của 

ta; nếu phát được tâm Bồ-đề, chính là phước đức của ta; nếu niệm được danh 

hiệu Phật, chính là nhân duyên của ta, có lý nào không vãng sanh? Kinh Pháp 

Hoa nói: “Tâm sanh đại hoan hỷ, tự biết sẽ thành Phật”. 

Dặn Dò Cuối Cùng 

Này Xá-lợi-phất, nếu những ai đó đã phát nguyện, đang phát nguyện và 

sẽ  phát  nguyện  muốn  sanh  lên  nước  của  Phật  A-di-đà,  thì  những  người  ấy 

đều được vô thượng chánh đẳng chánh giác không còn thối chuyển, hoặc là 

đã sanh, hoặc là đang sanh, hoặc là sẽ sanh nơi nước Phật ấy. Cho nên Xá-

lợi-phất, các ngươi hãy nên tin lời ta nói, và lời chư Phật nói. 

Lời  bàn:  Người  ta  ở  trong ba cõi,  như  ở  trong  thành bị  bao  vây.  Gấp 

tìm  đường  ra,  mới  có  thể  thoát.  Rồi  may  mắn  mở  được  một  lối,  có  thể  về 

thẳng quê cũ, cơ duyên đâu thể để lỡ? Pháp môn Tịnh độ, chính là con đường 

ra khỏi thành bị bao vây, về thẳng quê cũ. Đức Thích-ca, đại từ đại bi, thương 


16 

xót những người bị vây, ắt sẽ bị hại, cho nên mở ra con đường thẳng tắt này, 

gọi người  ra nhanh. Đoạn  kinh này,  là lời dặn dò  cuối  cùng, không  chỉ dạy 

người  tin  chắc  vào  lời  của  chính  Như  Lai,  mà  còn  tin  vào  lời  của  mười 

phương  chư  Phật,  tâm  bi  quả  là  thâm  thiết!  Chúng  ta  thân  mang  ân  lớn, 

không cách gì báo đáp, chỉ có như lời dạy mà tu hành, lập hoằng thệ nguyện, 

cầu sanh Tịnh độ mà thôi. 

Pháp Môn Tu Trì 

Mỗi sáng: Thay nước thắp hương, chắp tay hướng về phía tây (nếu có 

tượng Phật, thì hướng về tượng), chí tâm phụng vì tứ ân tam hữu pháp giới 

chúng sanh, đảnh lễ. 

Nam mô Ta Bà Thế Giới Tam Giới Đạo Sư Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni 

Phật (3 lạy) 

Nam Mô Thập Phương Tận Hư Không Giới Nhất Thiết Chư Phật (1 lạy) 

Nam  Mô  Thập  Phương  Tận  Hư  Không  Giới  Nhất  Thiết  Tôn  Pháp  (1 

lạy) 

Nam  mô  Thập  Phương  Tận  Hư  Không  Giới  Nhất  Thiết  Hiền  Thánh 

Tăng (1 lạy) 

Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ Đại Bi Tiếp Dẫn Đạo 

Sư A-di-đà Phật (1 lạy) 

Nam Mô Quán Thế Âm Bồ-tát (1 lạy) 

Nam Mô Đại Thế Chí Bồ-tát (1 lạy) 

Nam Mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ-tát (1 lạy) 

Bồ-tát Tứ Hoằng Thệ Nguyện 

Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ (1 lạy), phiền não vô tận thệ nguyện 

đoạn (1 lạy), pháp môn vô lượng thệ nguyện học (1 lạy), Phật đạo vô thượng 

thệ nguyện  thành  (1  lạy).  Lạy  xong,  tụng  kinh  A-di-đà,  trì  tụng hay  trì  chú 

hằng  ngày,  ít  nhiều  cũng  được,  chỉ  cần  chí  tâm  trì  tụng.  Tụng  xong,  hồi 

hướng Tây Phương. Tạm dừng, tức nhất tâm niệm Phật. 

Niệm Phật Khởi Chỉ Nghi 

A-di-đà Phật thân kim sắc, tướng hảo quang minh vô đẳng luân, bạch 

hào uyển chuyển ngũ tu di, hám mục trừng thanh tứ đại hải,. quang trung hoá 

Phật vô số  ức,  hoá  Bồ-tát  chúng  diệc vô biên,  tứ thập  bát nguyện độ  chúng 

sanh,  cửu phẩm hàm  linh  đăng bỉ  ngạn. Nam mô  Tây  Phương Cực  Lạc  thế 

giới đại từ đại bi A-di-đà Phật. 

Tuỳ ý niệm lục tự hồng danh (nam mô A-di-đà Phật), hoặc tứ tự (A-di-

đà Phật), niệm bao nhiêu tuỳ ý. Niệm xong, niệm danh hiệu Bồ-tát Quan Âm, 

Thế Chí, rồi hồi hướng. 

Nếu thời khoá mỗi ngày, niệm đến mấy vạn danh hiệu, nên phân ra làm 

nhiều thời. Mỗi thời khoá, hồi hướng một lần. Văn hồi hướng, có sơ lược, có 

kỹ  càng.  Kỹ  càng,  theo  bài  hồi  hướng  của  Vân  Thê;  sơ  lược,  theo  bài  hồi 

hướng của Từ Vân Sám Chủ. Giản lược nhất, tức 16 câu cuối kinh. 


17 

Pháp Môn Thập Niệm (cho người bận rộn) 

Mỗi sáng sớm, thay nước thắp hương, chắp tay hướng về phía tây, chí 

tâm đảnh lễ: 

Nam mô bổn sư thích ca mâu ni Phật (1 lạy) 

Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ Đại Bi Tiếp Dẫn Đạo 

Sư A-di-đà Phật (1 lạy) 

Nam Mô Quán Thế Âm Bồ-tát (1 lạy) 

Nam Mô Đại Thế Chí Bồ-tát (1 lạy) 

Nam Mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ-tát (1 lạy) 

Chắp tay hướng về phía Tây, chí tâm niệm sáu chữ “nam mô A-di-đà 

Phật”.  Hết  một  hơi,  là  một  niệm,  10  hơi  như  vậy,  là  10  niệm.  Tuỳ  hơi  dài 

ngắn,  không  hạn  lượng  bao  nhiêu danh  hiệu,  lấy  hết  hơi  làm  hạn  độ,  niệm 

không  cao  không  thấp,  không  chậm không  nhanh, mười  hơi  nối  liền,  khiến 

tâm định tĩnh. Chuyên tinh làm công phu, cái gọi là thập niệm, chính là mượn 

hơi mà buộc tâm vậy. Niệm thập niệm này xong, niệm 16 câu kệ hồi hướng: 

Con nay xưng niệm A-di-đà, 

Danh hiệu Phật công đức chân thật, 

Xin nguyện từ bi thương nhiếp thọ, 

Chứng biết sám hối và sở nguyện. 

Con xưa đã tạo bao ác nghiệp, 

Đều do vô thỉ tham sân si, 

Từ thân miệng ý phát sanh ra, 

Tất cả con nay đều sám hối. 

Mong cho con khi mạng sắp chung, 

Trừ hết tất cả các chướng ngại, 

Mắt thấy đức Phật A-di-đà, 

Liền được vãng sanh nước an lạc. 

Con đã vãng sanh nước ấy rồi, 

Hiện tiền thành tựu nguyện lớn này, 

Nguyện khắp các chúng sanh trồi hụp, 

Nhanh về cõi Phật vô lượng thọ. 

Pháp Môn Báo Ân 

Người  tu  Tịnh  độ,  quán  tưởng  ta  đời  nay,  chịu  ơn  lớn  nhất,  không  ai 

qua cha mẹ. Từ mười tháng mang thai, ba năm bú mớm, cho đến nuôi dưỡng 

dạy dỗ, ân này đức này, làm sao có thể báo đáp? Lại nghĩ ta từ vô lượng kiếp 

đến nay, trải qua số lần thác sanh, không thể cùng tận. Thì ân cha mẹ chưa 

báo đáp, cũng không thể cùng tận. Cha mẹ của vô lượng kiếp này, hiện tại có 

người  đang  ở  trong  địa  ngục,  chịu  khổ  nấu  chiên  cắt  xé;  có  người  đang  ở 

trong ngạ quỷ, chịu khổ lửa đói thiêu thân; có người đang ở trong súc sanh, 

chịu khổ mang nặng kéo, cày. Nếu ta không tin điều này, thì giống như gà mẹ 

bị  giết, mà gà con  không  tin. Nếu ta không nghĩ đến  cứu độ,  giống  như  gà 


18 

con tuy thấy mẹ bị giết, nhưng không biết làm sao để cứu. Nói đến đây, liền 

khóc  ròng,  dập  đầu,  phát  tâm  Bồ-đề  thế  cho  cha  mẹ  nhiều  đời,  và  quyến 

thuộc, ân sư, chí tâm xưng niệm thánh hiệu Phật A-di-đà. Mỗi mỗi niệm khỏi 

được trọng tội sanh tử 80 ức kiếp, đợi sau khi ta vãng sanh, trở lại Ta-bà, rồi 

độ thoát hết. 

Pháp Môn Trợ Duyên 

Người tu  Tịnh  độ, mỗi  sáng  sớm, quán tưởng trong cõi Diêm-phù-đề, 

cho đến đại thiên thế giới, những loài heo dê gà vịt chim chóc cá tôm bị giết, 

mỗi ngày không biết bao nhiêu mà tính. Xác có thể chất cao hơn núi; máu có 

thể nhiều hơn nước biển. Những loài này, chỉ vì đời trước tạo nghiệp, không 

biết có Tây phương, nên chịu khổ luân hồi. Ta phải thay chúng phát tâm Bồ-

đề,  chí  tâm  xưng  niệm  thánh  hiệu  Phật  A-di-đà.  Mỗi  mỗi  niệm  khỏi  được 

trọng  tội  sanh  tử 80  ức kiếp, đợi sau  khi  ta  vãng sanh,  trở  lại  Ta-bà,  rồi  độ 

thoát hết. Lại quán tưởng trong cõi Diêm-phù-đề, cho đến đại thiên thế giới, 

tất cả ngạ quỷ, bị đói khát bức bách, cổ họng phát ra lửa, chịu vô lượng khổ. 

Lại nghĩ đến trong tám địa ngục lạnh, địa ngục nóng lớn nhỏ, chém đốt giã 

xay, một ngày một đêm sống chết muôn lần, chịu vô lượng khổ. Chỉ vì đời 

trước tạo nghiệp, không biết có Tây phương, nên chịu khổ luân hồi. Ta phải 

thay chúng phát tâm Bồ-đề, chí tâm xưng niệm thánh hiệu Phật A-di-đà. Mỗi 

mỗi niệm khỏi được trọng tội sanh tử 80 ức kiếp, đợi sau khi ta vãng sanh, trở 

lại Ta-bà, rồi độ thoát hết. 

Lại  người  tu  Tịnh độ, trong ngày, tuỳ  sức  làm  việc bố thí,  tạo  tượng, 

phóng  sanh.  Được chút phước nào, đều  hồi hướng hết  cho chúng  sanh  chịu 

khổ trong mười phương, vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Nghi Vấn Chỉ Nam 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tin là nguồn của đạo, là mẹ của các công đức, 

nuôi lớn tất cả căn lành”. Cho nên tám vạn bốn ngàn pháp môn, đều từ niềm 

tin mà vào. Nếu không có niềm tin, thì cũng như hạt giống thúi, không thuốc 

gì có thể chữa. Huống hồ niệm Phật vãng sanh, càng là pháp khó tin. Những 

trưởng lão thiền tông xưa, cho đến những đại nho học rộng, đều có những câu 

vấn đáp xiển dương Tịnh nghiệp. Như “Tịnh Độ Thập Nghi Luận” của Thiên 

Thai Trí giả, “Tịnh Độ Hoặc Vấn” của Thiên Như lão nhân, “Tịnh Độ Quyết 

Nghi Tập” của Vương Thị Lang, “Tây Phương Hiệp Luận” của Viên Trung 

Lang. Ngoài ra còn có những bài lẻ ngắn, không thể đọc hết, tất cả đều muốn 

cho mọi người kiên cố niềm tin, cùng về Cực Lạc. Ở đây đặc biệt góp nhặt tất 

cả  các  sách,  toát  yếu  những  điểm  chính  của  chúng,  thêm  một chút  cái  thấy 

của mình, bù vào những chỗ còn thiếu sót, đặt tên “Nghi Vấn Chỉ Nam”. 

Câu hỏi 1:  

Hỏi: Chư Phật Bồ-tát, lấy đại bi làm gốc. Nếu muốn cứu độ chúng sanh, 

thì phải nguyện sanh vào ba cõi, tam đồ ác đạo, ngũ trược ác thế, sao lại cầu 


19 

sanh Tịnh độ, chỉ vì tự lợi, bỏ mặc chúng sanh, há chẳng phải thiếu đại từ bi, 

chướng ngại đạo Bồ-tát sao? 

Trả lời: Bồ-tát có hai loại: 1. Bồ-tát tu hành lâu, đã từng thân cận chư 

Phật, chứng đắc vô sanh pháp nhẫn. 2. Bồ-tát mới phát tâm, chưa từng thân 

cận chư Phật, chưa được vô sanh pháp nhẫn. Bồ-tát tu hành lâu có thần thông 

lớn, có oai lực lớn, nên có thể ra vào sanh tử, từ trời người quỷ thần súc sanh, 

quảng độ chúng sanh. Nếu người mới tu hành, sức còn yếu, tuy phát tâm Bồ-

đề, nhưng còn ở trong địa vị phàm phu, mình còn chưa cứu được mình, làm 

sao cứu được người khác? Cho nên “Đại Trí Độ Luận” nói: Phàm phu đang 

bị  trói  buột  mà  nguyện  sanh  vào  đời  ác  trược  để  cứu  độ  chúng  sanh,  là 

chuyện không thể có. Vì sao? Vì trong cõi ngũ trược, danh lợi sắc thanh luôn 

quấy rầy; phiền não oan gia luôn vây kín. Một bước sai, là sa đường dữ. Cho 

dù  có  sanh  được  làm  người,  khó  gặp  Phật  xuất  thế;  dù  gặp  Phật  xuất  thế, 

cũng  khó  sanh  khởi  niềm  tin.  Nếu  may  mắn  có  niềm  tin  Phật,  xuất  gia  tu 

hành, đời sau được giàu sang phú quý, khó tránh khỏi đắm trước duyên trần, 

rộng tạo ác nghiệp. Từ đó một khi mất thân người, đến lúc nào mới được giải 

thoát? Cho nên người có trí tuệ, muốn độ sanh, trước cầu thấy Phật, nếu được 

nhất tâm bất loạn, được thân kim cang bất hoại, rồi có thể tuỳ nguyện độ sanh. 

Như  cứu  người  chết  đuối,  phải  biết  bơi,  mới  cứu  được  người,  không  khéo 

chết chìm theo, thì oan uổng lắm. Không phải là thiếu từ bi, mà chính là khéo 

dùng từ bi ấy vậy. 

Câu hỏi 2: 

Hỏi: Thể các pháp là không, xưa nay không sanh, bình đẳng tịch diệt, 

sao lại bỏ đây cầu kia, muốn sanh Tây Phương? Kinh nói: “Tâm tịnh thì cõi 

Phật tịnh”. Muốn cầu về Tịnh độ, trước phải tịnh tâm. Sao lại không cầu tịnh 

tâm, mà cầu về Tịnh độ? 

Trả  lời:  Người  muốn  sanh  Tây  Phương,  gọi  bỏ  đây  mà  cầu  kia;  còn 

người không muốn sanh Tây Phương, há không phải bỏ kia mà cầu đây sao? 

Nếu nói đây kia đều không cầu, là chấp đoạn; nếu bảo đây kia đều không bỏ, 

là chấp thường. Kinh Duy Ma nói: “Tuy biết các cõi Phật và chúng sanh đều 

không, nhưng vẫn thường tu Tịnh độ để giáo hoá chúng sanh”. Cho nên tuy 

vãng sanh rõ ràng, nhưng không chướng ngại lý vô sanh. Còn về thuyết “tâm 

tịnh Phật độ tịnh”, có lý có sự. Về lý, chẳng lẽ người cầu sanh Tịnh độ tâm 

không  tịnh,  ngược  lại  người  không  cầu  sanh  Tịnh  độ  tâm  tịnh  sao?  Về  sự, 

tâm tịnh ở cõi ngũ trược, sao bằng tâm tịnh ở cõi Cực Lạc? Huống chi người 

ở cõi ngũ trược cầu tịnh mà không tịnh, còn người ở Cực Lạc không cầu tịnh 

mà tự tịnh? 

Câu hỏi 3:  

Hỏi: Các cõi Phật mười phương, công đức như nhau, sao không niệm 

hết tất cả công đức, sanh tất cả cõi Phật, mà chỉ cầu sanh một cõi Phật? 


20 

Trả lời: Tịnh độ chư Phật, cố nhiên là như nhau. Nhưng vì chúng sanh 

phần  nhiều  căn  tánh  chậm  lụt,  tán  loạn.  Nếu  không  chuyên  tâm  một  chỗ, 

Tam-mội khó thành. Nên chuyên niệm Phật A-di-đà, tức là Nhất tướng Tam-

muội. Kinh Tuỳ Nguyện Vãng Sanh nói: “Bồ-tát Phổ Quảng hỏi Phật: Mười 

phương đều có Tịnh độ, vì sao Thế Tôn chỉ khen Tịnh độ của Phật A-di-đà ở 

phương Tây, khuyên nên sanh về nước ấy? Phật bảo Phổ Quảng: Chúng sanh 

của  cõi  Diêm-phù-đề,  tâm  phần  nhiều  tán  loạn,  vì  thế  chỉ  khen  cõi  Phật  ở 

phương Tây, khiến các chúng sanh, chuyên tâm một cảnh, dễ được vãng sanh. 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “Thân tất cả chư Phật, tức là thân một Phật. Thí như 

trăng  sáng  đầy,  chiếu  tất  cả  dòng  nước”.  Nên  biết  niệm danh  hiệu  của một 

đức Phật, tức là niệm tất cả Phật. Sanh về một Tịnh độ, không khác sanh tất 

cả Tịnh độ. 

Câu hỏi 4: 

Hỏi: Cõi Phật mười phương, vô lượng vô biên, niệm một Phật nào đó, 

đều được vãng sanh, vì sao chỉ niệm Phật A-di-đà? 

Trả lời: Có ba nhân duyên: 1. Phật A-di-đà, có duyên với thế giới Ta-bà. 

Vô  lượng kiếp  về  trước, phát  48 đại  thệ  nguyện, đều  muốn  tiếp  dẫn  những 

chúng sanh niệm Phật. Nay nhân loại ở thế giới Ta-bà, miệng tin niệm Phật, 

ắt xưng niệm A-di-đà. Chúng sanh tương lai phước mỏng, khi pháp sắp diệt, 

các  kinh  đều  mất  hết,  chỉ  có  kinh  A-di-đà  lưu  lại  thế  gian  100  năm, chẳng 

phải là một bằng chứng sao? 2. Do Phật Thích-ca Mâu-ni chỉ thị. Tam tạng 

12  bộ  kinh,  quá  rộng  lớn,  chỉ  có  pháp  môn  trì  danh,  niệm  Phật  A-di-đà, 

không niệm Phật nào khác. Nếu chẳng phải rất ư thiết yếu, sao Phật căn dặn 

nhiều  lần?  3.  Vì  mười phương  đều  chứng minh.  Bởi  pháp  môn  Tịnh  độ,  là 

pháp khó tin, nên Thế tôn mỗi khi nói đến Phật A-di-đà, là có mười phương 

chư  Phật  cùng  chứng  minh,  để  người  nghe  không  thể  không  tin.  Vậy  thì 

người tu Tịnh độ, làm sao có thể không chuyên niệm Phật A-di-đà? 

Câu hỏi 5: 

Hỏi: Phàm phu, phước mỏng nghiệp dày, làm sao niệm Phật mà được 

vãng  sanh,  trong  khi  Tây  phương  siêu  xuất  tam  giới,  vượt  hơn  Thiên  đế, 

Thiên tiên trăm ngàn vạn ức hằng hà sa lần? 

Trả lời: Đây nhờ sức của Phật A-di-đà, chẳng phải nhờ sức mình. Thí 

như người què, cả ngày đi không được mấy dặm, nhưng nếu cỡi voi báu của 

vua Chuyển Luân, thì một chốc có thể đi khắp bốn châu thiên hạ. Lại như học 

trò nghèo, muốn thân cận đế vương, nếu từ châu huyện ứng thí, mong đăng 

khoa  giáp,  làm  quan  cao,  thanh danh  lớn,  thì  khó  mà  chưa  chắc.  Nếu  được 

thác thai sanh làm vương tử, thì không đầy một tháng, đã ở chung nhà với đế 

vương. Người vãng  sanh  nhờ  vào Phật lực, cũng  lại  như  vậy.  Người  tu  nếu 

không cầu sanh Tịnh độ, chỉ tu hành trong  cõi ác thế ngũ trược, thì sáng ra 

chiều lại vào, không biết trải qua bao nhiêu kiếp, còn không thể thành một A-

la-hán, huống hồ lên địa vị Bồ-tát! Nếu tu pháp môn Tịnh độ, chỉ cần tinh tấn 


21 

tu trì, nhất tâm bất loạn, hiện đời liền được vãng sanh, vào ngôi bất thoái, mãi 

đến thành Phật, rất là thẳng tắt. Thí như con sâu trong thân cây tre, muốn ra 

bằng đường thẳng (thụ xuất), thì phải cắn từng đốt tre, vất vã biết bao. Nếu 

cắn vào thành tre (hoành xuất), liền ra được ngay, rất dễ. Cho nên người tu 

Tịnh độ, gọi là hoành xuất tam giới. 

Câu hỏi 6: 

Hỏi: Trong chín phẩm, ba phẩm dưới, phần nhiều là người ác, chỉ nhờ 

khi lâm chung niệm Phật, nên được vãng sanh. Nhỡ đã sanh lên nước ấy, mà 

vẫn còn tà kiến ba độc tham sân si, làm sao? 

Trả lời: Chỉ lo không được vãng sanh, không lo vãng sanh rồi còn ác. 

Vì sao? Có năm nhân duyên: 1. Nhờ nguyện  lực của Phật A-di-đà; 2. sở cầu 

như ý, không có gì để tham cầu nữa; 3. Chim hót gió reo, đều tuyên dương 

diệu  pháp; 4.  Thuần  lấy  Bồ-tát  làm bạn,  không  còn duyên  ác;  5.  Thọ mạng 

lâu dài, lịch kiếp tu hành. Cho nên hễ đã vãng sanh, là thẳng đến thành Phật, 

vĩnh viễn không còn thoái chuyển, chắc chắn là có nguyên do. 

Câu hỏi 7: 

Hỏi: Người thành Phật kế tiếp sau Phật Thích-ca, là đức Di-lặc, hiện tại 

đang  thuyết  pháp  trên  cung  trời  Đâu-suất,  người  nào  tu  thượng  phẩm  Thập 

Thiện có thể được sanh lên nước ấy. Sao không vãng sanh lên cung trời Đâu-

suất,  thân cận đức Di-lặc, sau  này  khi  ngài hạ sanh  thành Phật,  có  thể  theo 

ngài xuống trần? 

Trả lời: Thượng phẩm Thập Thiện, cố nhiên là được sanh thiên, nhưng 

sanh Đâu-suất thiên, thì e chưa chắc. Chưa đọc kinh “Di Lặc Thượng Sanh” 

sao?  Kinh  nói:  “Thực  hành  các  Tam-muội,  vào  sâu  chánh  định,  mới  được 

sanh Đâu-suất thiên”. Thử hỏi người tu Thập Thiên có khả năng không? Nếu 

tu niệm Phật, chỉ  niệm danh hiệu, không  ai  là không được nhiếp  thọ,  thì  so 

với người rộng tu Thập Thiện, dễ hơn nhiều. Huống nữa cung trời Đâu-suất, 

nhiều  thiên  nữ,  thiên  tử  còn  đắm  nhiễm,  huống  hồ  phàm  phu.  Tát  Giá  Ni 

Kiền  Tử  Kinh nói:  “Chư  thiên bị  trói  buộc, không  gì  qua  nữ  sắc; người nữ 

trói chư thiên, dẫn vào ba nẽo ác”. So với Tây Phương, vạn không bằng một, 

huống nữa dù gặp Di Lặc, chưa được thánh quả, còn sanh Tây phương, vĩnh 

viễn không còn thoái chuyển? 

Câu hỏi 8: 

Hỏi: Phàm phu nhiều đời, tạo biết bao ác nghiệp, lâm chung mười niệm, 

làm sao liền được vãng sanh? 

Trả  lời:  Người  đời  nay  tạo  nghiệp,  lâm  chung  mười  niệm  vãng  sanh, 

chắc  chắn  đời  trước  tu  hành,  chẳng  qua  đời  này  bị  mê  mờ  mà  thôi.  Nếu 

không khi lâm chung, ác duyên ắt đến, làm sao có thể gặp được thiện tri thức, 

dạy  họ  niệm  Phật?  Cho dù  có dạy  họ  niệm  Phật,  chưa  chắc  họ  đã  tin  theo. 

Đây lại khi niệm Phật, người ta hoàn toàn giác ngộ, tha thiết hối lỗi lầm xưa, 

lòng đại sợ hãi, vạn duyên đều bỏ, chỉ một con đường Tây phương, không đi 


22 

con đường nào khác. Niệm Phật như thế, tuy là một câu, cũng đáng ngàn lời, 

cho  nên  kinh  Thập  Lục  Quán  nói:  “Một  câu  niệm  Phật  diệt  80  ức  kiếp  tội 

sanh  tử”,  quả  thật  có  thể  chứng  minh  cho  tinh  thần  này,  lại  thêm  phước 

nghiệp đời trước, Phật đến tiếp dẫn, còn nghi gì nữa! 

Câu hỏi 9: 

Hỏi: Cõi Cực Lạc, cách thế giới Ta-bà tới 10 vạn cõi Phật. Xa xôi như 

vậy,  phàm  phu  chẳng  nhẽ  đến  được  liền?  Lại  nghe  nói  người  nữ,  những 

người thiếu căn, và hàng nhị thừa đều không được vãng sanh, có phải không? 

Trả lời: Đường xa khó tới, là tướng; một niệm tới được, là tâm. Người 

niệm Phật sanh lên nước Phật, chỉ ở tâm này, chớ không phải vãng sanh bằng 

hình hài này.  Như  người  nằm  mộng  đến  các  nước  khác,  tuy  ở  xa ngàn  vạn 

dặm,  nhưng  vừa  gọi  liền  tỉnh,  há  vì  đường  gần  dễ  giác,  đường  xa  khó  giác 

sao? Người nữ và người thiếu căn không sanh, có nghĩa nước Cực Lạc không 

có người nữ và người thiếu căn, chớ chẳng phải người nữ và người thiếu căn 

không được vãng sanh. Nếu người nữ không được vãng sanh, thì Vi-đề-hi và 

500 thị nữ, vì sao Thế tôn thọ ký được vãng sanh hết? Trong 48 lời nguyện 

của  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  có  một  nguyện  rằng:  “Khi  tôi  thành  Phật,  thì  hết 

thảy người nữ trong vô lượng vô số thế giới trong mười phương, nghe danh 

hiệu tôi, tin ưa, phát tâm bồ-đề chán ghét thân nữ, sau khi mạng chung không 

còn trở lại làm thân nữ, không được như thế tôi không thành Phật”. Người nữ 

như thế, người thiếu căn cũng thế. Ngay cả chim sáo, anh vũ niệm Phật còn 

được vãng sanh, chẳng nhẽ người thiếu căn, ngược lại không bằng loài vật? 

Còn về hàng nhị thừa, là người có quả vị, phàm phu còn được vãng sanh, lẽ 

nào  có  lý  loại  bỏ  nhị  thừa?  Kinh  A-di-đà  nói:  “Phật  ấy  có  vô  lượng  đệ  tử 

Thanh-văn, đều là A-la-hán”. Là nhị thừa hết đó. Cho nên bảo sanh lên nước 

ấy,  không  có  chấp  tâm nhị thừa, đó  chính  là  nhị  thừa không  sanh; nếu  nói, 

hàng nhị thừa không được vãng sanh, thì không đúng. 

Câu hỏi 10: 

Hỏi: Nay muốn quyết định cầu sanh Tây phương, không biết làm công 

hạnh  gì,  phát  tâm  như  thế nào, mới được  sanh  lên nước  ấy?  Lại người đời, 

đều có vợ con, không biết không đoạn dâm dục, có được vãng sanh không? 

Trả  lời: Người  muốn quyết  định  sanh Tây  phương, ngoài trì  danh, đủ 

hai loại niệm lực, ắt được vãng sanh. Một là phải sanh khởi ý niệm chán lìa 

cõi trược, hai là phải phát khởi ý niệm vui thích Tịnh độ. Lại phải phát tâm 

Bồ-đề, tuỳ sức làm lành hồi hướng Tây phương. Còn về duyên vợ con, ở đời 

cũng không chướng ngại gì, chỉ cần làm cho họ cùng được nếm pháp vị, đoạn 

dứt  nhân  ác.  Gọi  là  chán  lìa  cõi  trược,  là  trong  cõi  trược  ác,  động  chút  là 

phiền não. Người đời chỉ vì hai chữ “cơm áo” mà khốn khổ một đời, vì hai 

đường “danh  lợi”  mà  bôn  ba  cả  kiếp,  tay  chân  lúng  túng, cam  chịu  vợ  con 

làm  gia  nô.  Ngày  nghĩ  đêm  mơ,  luôn  vì  sắc  thân  tìm  phiền  não.  Tự  quán 

tưởng cái thân một thước mấy này, bên ngoài chỉ vì một lớp da, mà vọng thấy 


23 

mình oách; nếu dùng thiên nhãn mà nhìn, bên trong đầy những phẫn uế, máu 

mủ hôi thối mà thôi. Cho nên kinh Niết-bàn nói: “Cái thân thịt ấy, la-sát ngu 

si, ẩn cư trong đó”. Có người có trí nào mà lại ham cái thân này? Gọi là vui 

thích Tịnh độ,  vì  là  niềm  vui  ở  cõi  Cực  Lạc, thiên cung  cũng không  thể  so 

sánh, không thể  dùng ngôn  ngữ  để diễn tả. Hằng ngày  chỉ  cần  làm theo lời 

trong kinh dạy, cảm giác ta tương lai nhất định dến đó, thì ý niệm vui thích tự 

nhiên sanh, duyên Tịnh độ tự thành thục. Thế nào là phát tâm Bồ-đề? Vãng 

Sanh  Luận  nói:  “Tâm  Bồ-đề,  là  tâm  thệ  nguyện  thành  Phật.  Người  thệ 

nguyện thành Phật, thương xót tất cả chúng sanh luân hồi trong sáu nẻo, chịu 

khổ không cùng, do đó phát tâm cứu độ, khiến họ ra khỏi ba cõi, cùng về Cực 

Lạc”.  Người niệm Phật, nếu đủ hai niệm  lực  này,  lại  thêm phát tâm Bồ-đề, 

hợp ý độ người của Phật, mà không quyết định vãng sanh, mong Phật thọ ký, 

là không thể có. 

Luận Mười Câu Hỏi Trên 

Có  người  hỏi  Thiên  Như  lão  nhân:  Thiền  sư  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ, 

được suy tôn bậc thầy trong nước, mà tự tu Tịnh độ, lại dạy người rằng: “Có 

thiền không Tịnh độ, mười người lạc hết chín; không thiền có Tịnh độ, vạn tu 

vạn người chứng”, phải chăng quá khen Tịnh độ không? 

Trả  lời:  Đại  sư  Vĩnh  Minh  không  quá  khen  Tịnh  độ  đâu.  Pháp  môn 

Tịnh độ, tối quảng đại; pháp tu Tịnh độ, tối giản dị. Quảng đại là, tất cả căn 

cơ,  đều  thâu  nhiếp  hết.  Trên  từ  Bồ-tát  Đẳng  giác,  dưới  đến  kẻ  ngu,  ngũ 

nghịch thập ác, lâm chung niệm Phật hối lỗi, không ai không được vãng sanh. 

Giản dị là, dễ hành trì, chỉ cần sáu chữ hồng danh “Nam mô A-di-đà Phật”, 

liền được vãng  sanh,  được bất  thối  chuyển, mãi đến thành Phật.  Thử hỏi tu 

hành xuất thế, có pháp môn nào thẳng tắt như pháp môn này không? 

Hỏi: Quảng đại giản dị, đã biết rồi. Nhưng ngài Ngộ Đạt, đã gọi là thấy 

tánh thành Phật, cần gì lại phải cầu sanh Tịnh độ? Vì ngộ đạt, nên nguyện cầu 

sanh, còn anh chưa ngộ. Nếu anh đã ngộ, thì ý nguyện cầu sanh, vạn con trâu 

cũng khó kéo lại. Lại nữa một khi anh đã ngộ, thì tập khí cũ đã trừ, các lậu đã 

hết, những  oán  đối  vô  lượng  kiếp  không  còn,  còn  thọ hậu  hữu  sao?  Hay  là 

còn tập nghiệp chưa trừ, không tránh khỏi tội nặng chịu nhẹ? Hay là một khi 

giác  ngộ,  liền  đủ 32  tướng  tốt, 80 vẻ đẹp, hàng  phục  thiên ma  cứu  độ  thập 

phương thế giới sao? Hay là oai lực thần thông, nhất thời còn chưa đủ, phải 

đợi đời sau? Nếu bảo vừa ngộ liền tiêu hết tập nghiệp, mọi sự đều xong, thì 

chư đại Bồ-tát rộng tu lục độ, trải qua bao kiếp, chắc là thua anh! Kinh Quán 

Phật  Tam  Muội,  ghi  Bồ-tát  Văn  Thù,  tự  thuật  túc  nhân,  bảo đắc  niệm  Phật 

Tam-muội, Thế tôn thọ ký rằng: “Ông nên vãng sanh thế giới Cực Lạc”. Kinh 

Hoa  Nghiêm,  ghi  Bồ-tát  Phổ  Hiền,  lấy  Thập  đại  nguyện  vương,  dạy  Thiện 

Tài Đồng tử, cũng cuối cùng khuyên về Cực Lạc. Trong kinh lăng Già, Thế 

Tôn thọ ký Long Thọ, cũng bảo vãng sanh Cực Lạc. Đến như kinh Đại Bảo 

Tích, Thế tôn ấn ký vua Tịnh Phạn và 7 vạn người trong dòng họ Thích, đồng 


24 

sanh  Cực  Lạc.  Kinh  Thập  Lục  Quán, chỉ thị  Vi-đề-hy, và  năm  trăm thị nữ, 

đồng bái kiến Di-đà. Đến như ngài Viễn Công ở Lô Sơn, ngài Hiền Thủ của 

tông Thiên Thai, các bậc tôn túc, không ai là không tuyên dương tịnh nghiệp, 

cùng phát nguyện vãng sanh. Chẳng lẽ sở tu sở chứng của họ, thua người thời 

nay sao? 

Hỏi: Tịnh độ nhiếp hết mọi căn cơ, quả là quảng đại. Nhưng cái gọi là 

Tịnh độ ấy, nằm ngoài mười vạn ức cõi Phật, so với thuyết duy tâm Tịnh độ, 

bổn tánh Di-đà, tợ hồ hữu vi (một cõi có tướng)? 

Trả lời: Kinh Lăng Nghiêm nói: “Ngoài sắc thân, từ sơn hà đại địa hư 

không, đều là vật trong chân tâm diệu minh”. Lại nói: “Các pháp đều do tâm 

hiện”. Làm gì có cõi Phật ở ngoài tâm? Nên biết ngoài tâm không có quốc độ, 

ngoài quốc độ không có tâm; cái gọi là quốc độ nhiều như vi trần, chỉ là quốc 

độ trong tâm ta; chư Phật nhiều như cát sông Hằng, chỉ là Phật trong tâm ta. 

Biết được điều này, thì biết không một quốc độ nào không nương vào tâm ta 

mà  có,  không  một  Phật  nào  không  nhờ  tánh  ta  mà  hiện.  Vậy  thì  nước  Cực 

Lạc ngoài mười vạn ức cõi Phật, chẳng lẽ không phải duy tâm Tịnh độ sao? 

Giáo chủ của nước Cực Lạc, chẳng lẽ không phải bổn tánh Di-đà sao? 

Hỏi:  Thuyết  Tịnh  độ,  đại  khái  biểu  thị  pháp.  Người  trí  phải  trực  ngộ 

thiền  tông, mới là thượng sách. Nếu  chỉ  tán dương Tịnh độ, hẳn là chấp  sự 

mà bỏ lý rồi! 

Trả lời: Quy nguyên tánh vô nhị, phương tiện có nhiều môn. Biết được 

ý  này,  thì  thiền  tịnh,  khác  đường  nhưng  cùng  một  chỗ  về.  Đại  sư  Trung 

Phong nói: Thiền là thiền của Tịnh độ, Tịnh độ là Tịnh độ của thiền. Tuy xiển 

dương qua lại, nhưng người tu, cần phải một cửa vào sâu. Cho nên Bồ-tát Đại 

Thế Chí, đắc niệm Phật Tam-muội, mà nói lấy tâm niệm Phật, nhập vô sanh 

nhẫn. Bồ-tát Phổ Hiền, nhập Hoa Nghiêm Bất Tư Nghì Giải Thoát Cảnh Giới, 

mà nói: “Nguyện tôi khi lâm chung, vãng sanh nước Cực Lạc”. Hai đại sĩ ấy, 

một hầu Phật Thích-ca, một hầu Phật Di-đà, đáng lẽ mỗi vị đều lập một biệt 

phái, nhưng lại hoà hội viên dung, cả hai không chướng ngại nhau, làm sao 

có thể còn chấp thiên kiến? Cái mà anh nói Tịnh độ biểu thị pháp, đâu không 

coi tịnh tâm tức là  Tịnh độ, không còn có Tịnh độ được trang nghiêm bằng 

thất bảo nữa? Nếu đúng như thế, thì cũng có thể bảo thiện tâm là thiên đường, 

không cần có trời Dạ-ma, trời Đao-lợi nữa; ác tâm tức là địa ngục, không cần 

có ngục  đao  kiếm,  ngục dầu  sôi  nữa;  ngu  si  tức  là  súc  sanh, không  cần  có 

mang lông đội sừng nữa. Vậy thì đã có Tịch quang Tịnh độ, ắt có Thật báo 

trang nghiêm Tịnh độ… huống hồ ngoài sự không lý, ngoài tướng không tánh, 

nhất  định  phải  bỏ  sự  cầu  lý,  bỏ  tướng  tìm  tánh,  thì  lý  sự  còn  không  thể  vô 

ngại, làm sao có thể mong sự sự vô ngại? Lại nữa anh tuy đầy đủ tánh Phật, 

nhưng hiện tại còn là thân phàm phu, nếu quả có thể ở đâu cũng là Tịnh độ, 

thì thử hỏi ở trong nhà xí, anh có khả năng coi như ở trên chiếu không? Có 

khả  năng  ăn cùng máng  với heo dê không?  Có nằm chung ngủ chung được 


25 

với tử thi đầy ruồi nhặng, giòi bọ rúc rỉa không? Nếu được như thế, anh có 

thể nói “cao sơn bình địa thảy Tây phương, dù gặp tên đao thường an định” 

sao cũng được. Còn nếu chưa được như thế, thì là thấy uế tịnh chưa không, 

tâm yếu ghét còn đó, mà nói khoác, khiến cho những kẻ thiển kiến, đọc qua 

mấy cuốn kinh, xem qua mấy công án, liền huỷ báng pháp, thì là tội của ai? 

Hỏi: Tu hành cầu ra khỏi sanh tử, nên quý ở vô sanh, vậy hâm mộ Tây 

phương nguyện về, hẳn là nương vào nghĩa của vô sanh? 

Trả  lời: Coi sanh làm sanh, là thường kiến; coi vô sanh là vô sanh, là 

đoạn kiến. Sanh mà vô sanh, vô sanh mà sanh, là đệ nhất nghĩa đế. Bởi tánh 

diệu chân như, vốn tự vô sanh, nhân duyên hoà hợp, mới có tướng sanh, do 

tánh có khả năng hiện tướng, nên gọi vô sanh tức sanh; tướng do tánh hiện, 

nên  gọi sanh tức vô sanh. Biết thế liền biết sanh Tịnh độ, sanh bởi duy tâm. 

Nếu nghi ngờ xa khó tới, thì tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới, nào có 

xa gần? 

Hỏi: Cõi Phật khắp mười phương, đều đẹp đẽ. Nay chỉ khuyên về Cực 

Lạc, lại chỉ khen ngợi cảnh giới Cực Lạc, là vì sao? 

Trả  lời: Những  quốc độ này, còn  có  các khổ, dù  có  lạc, đều  là những 

lạc  đưa  tới  quả  khổ.  Tây  phương  không  thế,  cho  nên  kinh  nói: “Các  chúng 

sanh  ấy, không  có  các khổ,  chỉ hưởng niềm  vui, nên gọi Cực  Lạc”. Thử  so 

sánh cõi này và  Tịnh độ, đâu chỉ khác nhau trời vực. Như cõi này đầu thai, 

phải ở trong thai 10 tháng, khi sanh, quỷ đến bên cạnh hút tinh khí. Tịnh độ 

hoá sanh hoa sen, ở trong cung điện hương thơm vi diệu, đã không bị sự ô uế 

của bào thai, lại không phiền mẹ nuôi nấng. Cõi này tuổi già, tóc bạc da nhăn, 

lưng còng gối mỏi, đi đứng cần người. Tịnh độ pháp vị trợ thần, không có già 

yếu, mười phương cõi nước, chớp mắt đến nơi. Cõi này hễ mắc bệnh tật, là 

rên rĩ, kêu gào. Tịnh độ đủ đại thần thông, có đại oai lực, trong nước không 

nghe đến tiếng đau khổ. Cõi này sống ắt có chết, chết ắt có tội, chỉ có cúi đầu 

chịu trói, dắt đến Diêm la. Tịnh độ hễ sanh hoa sen, liền thành thân kim cang 

bất hoại, tướng hảo quang minh, thọ mạng vô lượng. Cõi này có hợp ắt có ly, 

cha mẹ nhọc nhằn, khó giữ sống lâu; vợ chồng ái ân, phần nhiều ly tán. Tịnh 

độ thì bạn pháp, vĩnh viễn thân nhau, lẽ nào có cái khổ ái biệt ly? Cõi này thù 

địch tìm nhau, có oán ắt báo, sợ hãi, nhưng không thể trốn thoát. Tịnh độ thì 

tương thân tương kính, đều  là  Bồ-tát  làm bạn, nào  có  cái khổ oán  tằng hội. 

Cõi này nhân loại, đều bôn ba vì cơm ăn áo mặc, vợ con sai khiến, khốn khổ 

vạn  trạng.  Tịnh  độ  nghĩ  áo  có  áo,  nghĩ  ăn  có  ăn,  vườn  rừng  nhà  cửa,  toàn 

bằng bảy báu, mỗi mỗi thọ dụng tự nhiên, nào có cái khổ cầu bất đắc. Không 

chỉ  có  thế,  cõi  này  hình  hài  xấu  xí,  các  căn  khiếm khuyết.  Tịnh độ  thì  ánh 

sáng chói lọi, tướng đẹp trang nghiêm. Cõi này thì ra rồi lại vào, luân hồi sáu 

nẽo. Tịnh độ thì hễ chứng vô sanh, không còn thoái chuyển. Cõi này thì gò 

nổng hầm hố, gai góc um tùm. Tịnh độ thì cây báu chọc trời, trải vàng làm 

đất. Lại cõi này thì Quan Âm, Thế Chí, chỉ bái vọng xa. Tịnh độ thì hai đại 


26 

Bồ-tát, đều là bạn tốt. So sánh Ta-bà Tịnh độ, cảnh duyên khác hẳn. Cảnh thù 

thắng, có thể nhiếp thủ tịnh tâm; duyên thù thắng, có thể trợ lực tu hành. 

Hỏi:  Tâm  chán  thích  (chán  Ta-bà  thích  Tịnh  độ),  tức  niệm  yêu  ghét, 

yêu ghét chính là việc bên bờ sanh tử, người tu không nên có, làm thế nào? 

Trả  lời:  Chán  Ta-bà  thích  Tịnh  độ,  tuy  cũng  là  tâm  yêu  ghét,  nhưng 

chẳng  phải  là  cái  yêu  ghét  của  thế  gian,  mà  chính  là  cái  yêu  ghét  chuyển 

phàm thành thánh của mười phương chư Phật. Nếu không chán lìa, làm sao ra 

khỏi Ta-bà ác trược này? Nếu không yêu thích, làm sao có thể sanh về Cực 

Lạc liên bang? Có chán lìa sau mới chuyển phàm, có yêu thích sau mới thành 

thánh. 

Hỏi: ở thế gian này,  ẩm thực y phục, nhà cửa chén bát, đều phải làm, 

rồi  mới  có  dùng.  Vì  sao  thế  giới  Cực  Lạc,  vừa  nghĩ  đến,  mọi  vật  dụng  tự 

nhiên hiện ra? 

Trả lời: Việc hưởng phước, đều từ tu phước mà được. Bắc Cu Lô Châu, 

ẩm thực y phục của họ, đều có sẵn để thọ dụng, huống hồ cõi Phật A-di-đà, 

vạn phước trang nghiêm? Đại A-di-đà Kinh nói: “Những giảng đường cung 

thất này, không ai làm cả, cũng không từ đâu đến, do nguyện lớn đức trọng 

của Phật ấy, tự nhiên hoá sinh”. Lại nói: “Những cõi Phật khác, đều làm thiện, 

không làm ác. Cho nên phước đức ở đó, cũng đều tự nhiên. Kế đến có những 

thế  giới,  người  làm  thiện  nhiều,  người  làm  ác  ít,  cũng  có  phước  tự  nhiên, 

không cần phải lao động làm ra vật phẩm. Còn thế giới này, làm ác quá nhiều, 

làm thiện quá ít, nên không làm, thì không có”. 

Hỏi: Người niệm Phật, khi lâm chung đều thấy Phật và Bồ-tát đến tiếp 

dẫn. Kinh nói: “Trì tụng chú Vãng Sanh 30 vạn biến, Phật A-di-đà thường ở 

trên đỉnh đầu, hộ vệ người ấy”. Giả như mười phương thế giới, đều tụng chú 

Vãng Sanh hết, đều cầu Phật Bồ-tát đến tiếp dẫn, Phật A-di-đà làm sao có thể 

đều ở hết trên đỉnh đầu mọi người, đồng thời làm sao đến tiếp dẫn hết? 

Trả lời: Ánh sáng mặt trời, còn có thể chiếu khắp thế giới, huống hồ thệ 

nguyện thần thông của Phật? 

Hỏi:  Trên  hội  Hoa  Nghiêm,  Bồ-tát  Phổ  Hiền,  hiện  ra  ngồi  giữa  đạo 

tràng, các Bồ-tát dùng hết thần lực, cũng không thấy được Bồ-tát Phổ Hiền. 

Nay người vãng sanh, đều phàm phu chay, làm sao có thể lập tức thấy Phật? 

Lại Phật mà phàm phu thấy, không khác Phật mà Bồ-tát thấy sao? 

Trả lời: Tướng Phật vốn như vậy, nhưng mỗi hạng bậc thấy khác nhau. 

Người  mới  vãng  sanh  Tây  phương,  Phật  mà  họ  thấy  chỉ  là  Phật  thô  tướng 

(như 32 tướng 80 vẻ đẹp). Còn nếu như tướng “Như Lai có Thập Hoa Tạng 

Thế giới Hải Vi Trần Số Đại nhân Tướng” mà kinh Hoa Nghiêm nói, e rằng 

chẳng  phải đại Bồ-tát,  thì  không  thể  thấy.  Thí  như  vị  cam lộ  của  trời, đựng 

trong  mỗi  loại  bát,  màu  sắc  mùi  vị  khác  nhau.  Lại  như  người  có  bệnh  với 

người không  bệnh,  cùng ăn một vật, ngọt  đắng khác  hẳn.  Cho nên quốc độ 

của Phật Thích-ca, vốn rất nghiêm tịnh,  Loa  Kế Phạm Vương, chỉ thấy như 


27 

cung trời Tự Tại, còn lại đều thấy đồi núi gò nỗng, đầy uế ác. Thấy Phật cũng 

như thế. 

Hỏi: Ở đây niệm Phật, trên Tây phương trong ao thất bảo nở ra một đoá 

sen. Nếu tinh tấn, sen lớn dần; còn nếu giải đãi, hoa sẽ tàn rụng, có đáng tin 

không? 

Trả lời: Điều này dễ hiểu. Thí như chiếc gương lớn, có vật gì để trước 

mặt, liền hiện hình vật ấy. Lại như lầu các của Thọ-đề-già ở thành Vương-xá, 

chẳng qua chỉ được  làm  bằng bạch  ngân, lưu  li, mà  trong bức  tường  có  thể 

hiện ra hết những việc trong thành. Huống hồ cõi thanh tịnh trang nghiêm của 

Phật A-di-đà ? Ở đây niệm Phật, nước kia sen nở, không có gì đáng nghi. 

Hỏi:  Đới  nghiệp  vãng  sanh,  được  bất  thoái  chuyển.  Vậy  thì  khi  sanh 

tiền, duyên đời chưa hết, sao không lo sự nghiệp thế gian, đợi lúc lâm chung, 

rồi niệm Phật cũng được? 

Trả lời: Đó là tà thuyết. Có ý niệm này, chính mình lầm; nói ra lời này, 

làm người khác lầm. Người ác khi lâm chung, niệm Phật vãng sanh, là nhờ 

thiện căn đời trước, lại gặp được thiện tri thức, mới được may mắn này. Đó 

chỉ là một trong ngàn vạn người, đâu phải ai lâm chung, cũng được như vậy! 

Quần Nghi Luận nói: “Ở đời có mười hạng người, lâm chung không thể niệm 

Phật. 1. Không gặp thiện tri thức, 2. Nghiệp luỵ trói thân, không rảnh niệm 

Phật, 3. Bị bệnh cấm khẩu, 4. Cuồng loạn, 5. Hoặc gặp nước lửa, 6. Gặp lang 

sói, 7. Bạn ác phá hoại tín căn, 8. Ăn no quá độ, hôn mê đột tử, 9. Chết trận, 

10. Trược chân núi cao. Gặp mười nạn này, khó mà niệm Phật. Cho dù bệnh 

nhẹ mà chết, thì khi tứ đại phân ly, cũng không tránh khỏi phong đao cắt thể, 

sợ hãi hoảng loạn, đâu rảnh an tâm niệm Phật? Lại hoặc nghiệp duyên chưa 

hết, niệm đời chưa thôi, gia tài chưa chia, hậu sự chưa liệu, mà còn tìm thầy 

coi bói, nhiễu loạn tâm thần, con kêu vợ khóc, kinh hoảng bên tai, ngay lúc 

này,  mà  muốn  họ  thung  dung  niệm  Phật, mong họ  nhất  tâm bất  loạn,  hoàn 

toàn  không  có  lý  này.  Cho  nên  người xưa  nói:  “Chớ đợi tuổi  già  mới niệm 

Phật, mồ hoang  lắm kẻ  tuổi  còn xanh”.  Lại  nói:  “Bình thời khuyên  ai niệm 

Phật, đều nói tôi bận, một khi vô thường đến, bận mấy cũng thôi”. Người ta ở 

đời,  đâu được bao  lâu, nhân  khi  chưa  già chưa bệnh này, bỏ hết duyên đời, 

sống một  ngày, niệm Phật một ngày,  công phu một  giờ,  tu  tịnh nghiệp một 

giờ. Không thế, một khi mất thân người, vạn kiếp khó tìm lại được! 

Hỏi:  Đợi  già  tu  hành,  cố  nhiên  là  không  có  lý  này. Nhưng  phàm  phu 

đều ở trong lưới đời, có việc không thể bỏ được, phải làm sao? 

Trả lời: Người ta ở đời, chắc chắn có một ngày phải chết. Tu với không 

tu, rốt cuộc không ai tránh khỏi. Nhưng đoạ lạc, chi bằng siêu thăng? Nếu ai 

thống niệm vô thường, lo gì dụng tâm không tha thiết. Bất luận bận hay rảnh, 

cảnh thuận hay nghịch, đều không trở ngại gì với niệm Phật cầu sanh. Cho dù 

duyên đời cực nặng, cũng phải tranh thủ thời gian, định công khoá, hoặc vạn 


28 

hoặc ngàn, không được gián đoạn. Những người quá bận rộn, sáng sớm mười 

niệm, quyết không để khuyết. 

Hỏi: Nhất tâm bất loạn, một ngày đến bảy ngày, liền được vãng sanh. 

Vậy thì trong một ngày dến bảy ngày nhất tâm, rồi sau đó không thể nhất tâm, 

không biết có được vãng sanh không? 

Trả  lời:  Đã  được  nhất  tâm,  sau  đó  tâm  sẽ  không  tán  loạn  nhiều.  Như 

Nhan  Tử  ba  tháng  không  lìa  lòng  nhân,  vậy  thì  trong  ba  tháng,  cố  nhiên  là 

người nhân đức,  chẳng  lẽ  sau ba  tháng,  lại  trở thành  người  ác sao? Chỉ cần 

luôn tự kiểm điểm, thường phát hoằng nguyện, thì không ai không được vãng 

sanh. 

Hỏi: Người niệm Phật, phải  niệm niệm tương tục, mới dễ  thành  khối. 

Nhưng  tháng  hè  trời  nóng, phần nhiều ở trần.  Không biết  khi  ăn  uống nằm 

ngồi, ở trần tắm giặt, có thể niệm Phật được không? 

Trả lời: Niệm thầm không sao, gọi là “khi vội vả tâm cũng ở nơi nhân, 

khi nguy hiểm tâm cũng ở nơi nhân vậy”. 

Hỏi: Khi nhất tâm xưng danh, lại phát tâm cầu sanh Tịnh độ, tợ hồ như 

có hai tâm, làm sao? 

Trả  lời:  Xưng  danh,  là  cầu  sanh  vậy.  Kinh  nói:  “nên  phát  nguyện, 

nguyện sanh nước ấy”. Lại nói: “Chấp trì danh hiệu”. Thì biết rõ ràng là một 

việc, chẳng phải hai việc. Thí như xây dựng tương lai, cái mong muốn công 

danh,  chính  là  cầu  sanh  Tịnh  độ;  sự  siêng  năng  học  hành,  chính  là  chấp  trì 

danh hiệu. Ở đây tợ có vi phân. Nguyện cầu sanh Tịnh độ, nên nơi lúc phát 

nguyện  sớm  tối.  Còn  khi  xưng  danh,  phải  chuyên  tâm,  không  phát  nguyện 

khiến tâm lẫn lộn. 

Hỏi: Cả ngày niệm Phật, gặp phước liền làm, cố nhiên là bổn phận của 

người tu. Nhưng khi làm phước, e tâm để ở nơi làm phước, không để ở nơi 

câu niệm Phật, không biết có chướng ngại cho nhất tâm bất loạn không? 

Trả  lời:  Gương  sáng  vốn  không,  cảnh  đến  liền  hiện,  đâu  có  chướng 

ngại gì cho cái “tánh không” của gương. Việc chưa tới đã đón, việc qua rồi 

còn giữ, mới là bệnh mà thôi! 

Hỏi: Ân cha mẹ, khó báo đáp nhất, nếu vãng sanh Tây phương, không 

biết có cách gì báo đáp hay không? Lại người ta sanh ra một đời, có một cha 

mẹ; sanh ra  trăm ngàn vạn  ức ngàn đời,  có trăm ngàn  vạn ức  ngàn cha mẹ, 

không biết sau khi vãng sanh rồi, có thể nhớ hết tên họ của mỗi mỗi cha mẹ, 

mỗi mỗi báo đáp hết hay không? 

Trả lời: “Muốn báo ân sâu, trời cao lồng lồng”, là câu nói thế gian. Lấy 

đạo thế gian báo đáp ân cha mẹ, quả là không có cách gì báo đáp. Còn nếu 

sau khi vãng sanh, muốn báo ân cha mẹ, thì dễ vô cùng. Đâu chỉ báo ân cha 

mẹ một đời, mà ngay cả muốn báo đáp ân đức của cha mẹ trăm ngàn vạn ức 

kiếp  trước,  cũng  có  cách  báo  đáp.  Bởi  một  khi  đã  đến  Tây  phương,  ắt  có 

thiên nhãn, có thể thấy những việc của vô số thế giới; ắt có thiên nhĩ, có thể 


29 

nghe được âm thanh vô số thế giới; ắt có tha tâm thông, có thể biết được tâm 

của tất cả chúng sanh; ắt có túc mạng thông, có thể biết được những việc chết 

đây sanh kia của vô lượng kiếp về trước. Một người nào ở đâu, tên gì, họ gì, 

chủng tánh gì, đều biết rõ một cách tường tận, có thể lấy chỉ việc ta làm, báo 

đáp được hết. Há có ân cha mẹ, không thể báo đáp sao? Ngày xưa Mạnh Tử 

xưng việc hiếu của Thuấn, là làm cha vua, tôn trọng đến cực điểm vậy. Dùng 

thiên hạ nuôi cha, là nuôi đến cực điểm. Ta vãng sanh làm Bồ-tát, để cha mẹ 

làm cha mẹ của Bồ-tát, không phải càng tôn trọng hơn nhân loại sao? Lại làm 

cho cha mẹ được vãng sanh Tịnh độ, nghĩ đến áo có áo, nghĩ đến ăn có ăn, 

nhận phước tự nhiên, hưởng thọ không cùng, không phải càng hơn lấy thiên 

hạ nuôi sao? Huống hồ trong một nước, bất quá chỉ một vua, nếu có hai hiếu 

tử, đều muốn lấy thiên hạ nuôi, ắt mưu làm loạn, trở ngược làm loạn thần tặc 

tử.  Chi  bằng  pháp  môn  Tịnh  độ  hết  thảy  mọi  người  có  thể  báo  hiếu,  vẫn 

không trở ngại gì đối với pháp thế gian? 

Hỏi: Súc sanh chịu khổ trong ba đường, số ấy vô lượng, làm sao chúng 

ta mỗi mỗi cứu hết được, mà phát nguyện cho vô ích? 

Trả  lời:  Bồ-tát  muốn  độ  chúng  sanh,  thì  tất  cả  chúng  sanh  chịu  khổ 

trong ba đường, đều là những người ta đáng phải độ. Đâu phải vì nhiều mà sợ 

hãi,  đâu  phải  vì  nhiều  mà  chán  ngán,  mệt  mỏi?  Bồ-tát  Địa  Tạng  nói:  “Địa 

ngục  chưa  không,  thệ  không  thành  Phật”.  Mười  đại  nguyện  của  Bồ-tát  Phổ 

Hiền, mỗi nguyện lấy hết chúng sanh giới làm kỳ hạn. Như vậy người tu Tịnh 

độ, muốn sanh Tây phương, không  phải  để  trở  lại  Ta-bà,  thề  cứu ba  đường 

làm nguyện sao? 

Hỏi:  Những  loài  côn  trùng  nhỏ  nhít,  số  ấy  rất  nhiều.  Giả  sử  mỗi  khi 

nhìn thấy  chúng,  liền  phát tâm cứu độ,  không biết  tâm  này chỉ có  thể hoàn 

thành chí nguyện của ta thôi, hay vẫn có ích cho chúng? 

Trả lời: Phải nhìn lại phát tâm có chân thành không, nếu hết lòng thành, 

thì ắt có ích cho chúng. Nhìn lại Thế tôn kiếp xưa làm tiên nhẫn nhục, Mục-

liên kiếp trước làm tiều phu, liền biết phát tâm có ích. Thích-ca Như lai, vô 

lượng kiếp trước, làm tiên nhẫn nhục tu đạo trong núi, gặp quốc vương đi săn, 

đuổi theo một con thú, hỏi đạo nhân: “Con thú chạy hướng nào?” Lúc ấy nếu 

nói thật, thì hại thú; không nói thật, thì vọng ngữ. Tiên nhân im lặng không 

nói,  quốc  vương  giận,  chặt  đứt  cánh  tay.  Lại  hỏi,  tiên  nhân  cũng  im  lặng 

không nói,  vua  lại  chặt đứt  cánh  tay  nữa.  Tiên  nhân  liền phát nguyện  rằng: 

“Sau khi  ta  thành  Phật,  sẽ độ người này  trước,  không để  cho người đời bắt 

chước làm ác”. Sau Tỳ-kheo Kiều-trần-như được độ đầu tiên, chính là quốc 

vương bấy giờ vậy. Thời Phật có một làng người khó độ. Phật bảo: “Những 

người này có duyên với Mục-liên”. Bèn sai Mục-liên đến đó để độ, quả nhiên 

độ được. Hỏi nguyên do, Phật nói: “Mục-liên kiếp trước, từng làm tiều phu, 

làm  động  vô  số  ong  rừng,  Mục-liên  bỏ  nghề,  nói:  “Các  ngươi  đều  có  Phật 

tánh, khi nào thành đạo, ta sẽ đến độ các ngươi”. Nay người làng này, chính 


30 

là những con ong đời trước. Do Mục-liên từng phát nguyện, nên có duyên với 

làng này. Xem đây đủ biết, không chỉ thấy tất cả mọi người, đều khuyên niệm 

Phật, phát  nguyện  cứu  độ,  mà  ngay  cả  thấy  tất  cả  loài  súc  sanh,  cũng  thay 

chúng niệm Phật, phát nguyện cứu độ tất cả. 

Hỏi: Niệm Phật dù có chân thành, nhưng số niệm hữu hạn. Giả sử một 

trăm con vật niệm cho được một ngàn danh hiệu Phật, thì một trăm con vật tự 

nhiên thầm được phước ấy. Ngộ nhỡ hằng sa mạng sống, mà cũng niệm cho 

được một ngàn danh hiệu Phật, phước ấy trở thành nhỏ, phải làm sao? 

Thí như một cây đuốc, chia lửa cho trăm người, ngọn lửa đuốc ấy vẫn 

không hao mất. Chia cho ngàn vạn người, ngọn lửa ấy cũng không hao mất. 

Hỏi:  Ngày  xưa  có  hai  vị  tăng,  khi  niệm  Phật,  quán  tưởng  thân  ngồi 

trong hoa sen lớn, quán tưởng hoa sen nở-búp, năm tháng như vậy, đều được 

vãng  sanh.  Không  biết  người  niệm  Phật,  có  thể  bắt  chước  phương  thức  đó 

không? 

Trả lời: Có thể. Nhưng vẫn lấy niệm Phật làm chính. 

Trên đây là 22 câu hỏi đáp của Thiên Như lão nhân. 

Khởi Tín Tạp Thuyết 

(Phát minh) Dùng thuyết Tịnh độ, khuyến hoá người đại trí rất dễ, bởi 

họ phước báo sâu dày, căn trí vượt phàm. Dùng thuyết Tịnh độ, khuyến hoá 

ngu phu ngu phụ cũng rất dễ, bởi trong họ không có thành kiến, như ngọt dễ 

hoà, trắng dễ nhuộm. Chỉ có bọn lươn ươn như chúng ta, là khó giáo hoá, vì 

có sẵn một chút kiến thức nông cạn trong tâm, nên dù có đạo lớn cũng không 

muốn nghe, dù có lời hay cũng không chịu nghe. Vì thế gom góp những lời 

chỉ mê quy tín,  và trích lục một số điều trong “Tịnh độ Tướng Phát Minh”, 

đặt tên “Khải Tín Tạp Thuyết”. 

Văn Khuyên Tu Của Như Như Cư Sĩ Nhan Bính 

Người ta ai cũng yêu sắc thân này, đâu ai tin thân là gốc khổ. Lúc nào 

cũng đam mê khoái lạc, đâu biết lạc là nhân của khổ. Đời người dễ qua, đâu 

thể sống  lâu, huyễn  chất  chẳng  bền, rốt  rồi cũng  chết. Người sống  lâu,  tám 

chín  mươi  tuổi  cũng  chết;  kẻ  yểu mạng,  bất  quá  hai  ba  mươi  tuổi  đã  xong. 

Lại hôm nay chẳng biết ngày mai, tối ngủ sáng không dậy, thở ra không hít 

vào, là đã qua đời khác. Gân cốt chằng chịt quanh thân, dưới da là một khối 

thịt;  tóc  lông  móng  răng,  nhóm như  đống  rác;  đàm  giải  máu  mủ,  dơ  tợ  đại 

tiện. Đông  lạnh  hạ nóng, ngày  ngày vật vạ  với cơn sốt  rét;  muỗi mòng cắn 

đốt,  đêm  đêm  cùng  giòi  bọ  ngủ  chung.  Thân  này  không  thể  vui  thích,  mọi 

người hãy quyết xuất ly. Sao ngu muội còn khoe phong lưu, hồ đồ còn sanh 

điên đảo. Trên đầu lâu khô, cài hoa cài cỏ; bên da thịt thúi, bôi mỡ bôi hương. 

Áo lụa che bọc máu, mền gấm đắp thùng phân. Dùng hết trăm mưu ngàn kế, 

ngỡ rằng trụ thế vạn năm. Đâu ngờ nhức đầu chóng mặt, liền mau đến trước 

Diêm  vương.  Lại  thêm  bạc  tóc  rụng  răng,  quỷ  vô  thường  gửi  thư  tìm  đến. 

Niệm niệm luyến sắc mến tài, là con đường tắt để mất thân người; ngày ngày 


31 

đam  mê  rượu  thịt,  là  ngày  ngày  trồng  sâu  nhân  địa  ngục.  Trước  mắt  mong 

khoái lạc nhất thời, sau thân chịu khổ đau vạn kiếp. Một mai ở bên bờ vực cái 

chết, khi tứ đại phân ly, bên ngoài tay chân kéo rút, bên trong gan ruột đứt lìa, 

cho dù vợ con có thương tiếc, cũng không cách nào giữ lại thế gian. Giả sử 

con cháu đầy  nhà,  ai  thay mình  chết?  Sinh,  thống  thiết khóc  oan cho mình; 

chết, chỉ giác thần thức kẻ khác. Đường trước mờ mịt, xung quanh chẳng có 

lấy  một ai. Ngang  qua cõi chết,  thấy không ai  là  không bi  thương;  vừa  vào 

địa ngục, tới nơi tự nhiên thê thảm. Lìa đời vừa mới bảy ngày, địa ngục trải 

qua  các án; pháp quan tố  giác chẳng  tình người,  ngục tốt  cầm  chày mặt dữ 

tợn.  Bình  sinh  làm  thiện, chết  sanh  thiên đạo, tiên đạo, nhân đạo; Khi sống 

tạo ác, chết vào hầm lửa, nước sôi, rừng đao. Ban đầu không tin nhân quả, lúc 

này mới biết không sai; trong gương tội mỗi mỗi rõ ràng, nơi địa ngục đủ mọi 

khổ sở. Núi đao rừng kiếm, chịu bất tận vạn thứ dày vò; mang lông đội sừng, 

trả không hết bao nhiêu nợ nghiệp. Dù anh gan to mật lớn, cũng phải cúi đầu 

trước quỷ tốt; ai kia báng đạo huỷ tăng, cũng phải quỳ gối trước Diêm vương. 

Hồn phách tuy xa trần thế, nhưng thân xác vẫn ở trong áo quan, ba ngày năm 

ngày, mười ngày nửa tháng, thối rữa giòi bọ nghinh ngang, xú uế xông trời 

xông đất. Người nghèo, vứt ngoài đồng nội; kẻ giàu, chôn tận núi sâu. Ngày 

xưa  mỹ  lệ  hồng  nhan,  trở  thành  tro  bụi;  ngày  nay  hoang  vu  bạch  cốt,  trở 

thành  trần ai.  Trước  kia ân ái,  đến đây thành không;  xưa kia anh hùng, nay 

còn đâu nữa? Cỏ xanh leo đầy bia đá, tiền giấy treo kín cây dương. Nghĩ đến 

đầu cành kết cục, đâu ai tránh khỏi như vầy. Nếu muốn vượt khỏi luân hồi, 

cần phải quy tâm chánh giác. Thôi chớ chạy theo tà pháp, trên thân này đây 

có chân nhân.  Già trẻ gái trai đều tu được, là tục là tăng cũng có phần. Gấp 

tìm đường sống, phải nghĩ cuộc sống đời sau; chẳng phải quy y, ắt phải luân 

hồi  sáu  nẻo.  Nếu ngày  mai  lại  hẹn  ngày  mai,  nháy  mắt  tuổi  xuân  qua  mất; 

khiến  người  sau  lại  khóc  người  sau,  xương  trắng  chất  cao  như  núi.  Di-đà 

khéo  niệm,  chớ để lỡ  kim đài  đến  rước;  Diêm  chúa  vô  tâm,  chớ  chọc  ghẹo 

ông bung gậy sắt. Bỏ ác theo thiện, cải tà quy chánh. Với người lợi ích mọi 

người, với nhà cả nhà giải thoát. Dạy cho người người đều giác ngộ, dạy cho 

chốn chốn khỏi trầm luân. Lời Phật không tin, lời ai mới đáng tin? Cõi người 

không tu, cõi khác khó tu. Xin ai ngay đó nhận ra, chớ để trôi qua vô ích. 

Lý Chướng Càng Nặng Hơn Dục 

Những người mù bẩm sinh không biết con voi ra sao. Một quốc vương 

nọ, cho gọi một số người mù đến, hỏi: “Các ông có muốn biết hình tướng con 

voi thế nào không? Các người mù đồng thanh đáp: “muốn biết”. Vua liền sai 

quản  tượng dẫn  voi  đến  trước điện,  bảo  các  người mù  dùng  tay  sờ  voi.  Sờ 

xong,  vua  hỏi:  “Các  ngươi  đã  biết  hình  tướng  con  voi  chưa?”  Đã  biết.  Các 

người  mù  đồng  thanh  đáp.  Vậy  thì  hình  tướng  con  voi  thế  nào,  vua  hỏi. 

Người rờ trúng vòi voi nói: “Con voi giống như con đĩa”. Người rờ chân nói: 

“Con voi giống như cột nhà”. Người rờ bụng voi nói: “Con voi giống như cái 


32 

trống  chầu”.  Người  rờ  tai  voi nói:  “Con  voi  giống  như  cái  quạt”.  Người  rờ 

đuôi  voi  nói:  “Con  voi  giống  như  cái  chổi”.  Mỗi  người  chấp  theo  ý  mình, 

tranh cãi không thôi, đến nỗi ẩu đả nhau. Vua cười nói: “Các ngươi đều chưa 

biết voi là gì. Con đĩa, là cái või; cột nhà, là cái chân; trống chầu, là cái bụng; 

cái quạt, là cái tai; cái chổi, là cái đuôi”. Đám người mù im lặng không dám 

nói, nhưng vẫn nghĩ những gì mình biết là đúng, và những người khác đều sai, 

vì thế đám người mù suốt đời chẳng biết con voi như thế nào. Giả sử không 

bảo dùng tay rờ, thì hình trạng con voi, chỉ cần nói mấy lời liền biết, đâu đến 

nỗi cãi ẩu đả nhau. Chính vì rờ, mà người ta chấp vào kinh nghiệm của bàn 

tay, đoạn vô nghi hoặc, cố chấp trong lòng. Người không học, dạy tu Tịnh độ, 

cho dù không  tin  trọn, nhưng ắt không  đến nỗi  phỉ  báng.  Còn những kẻ có 

học chút ít, liền cho mình là đúng, bụng trống tâm cao, cho rằng đây chẳng 

qua là của Phật giáo, còn lời thành thật, ngược cho hoang đường, cam lộ, cho 

là thuốc độc. Nên nói: Lý chướng càng nặng hơn dục. 

Trước Phải Biết Thuyết Ba Đời 

Nhà nho có người không tin đời trước đời sau, cho nên không tin Tịnh 

độ. Không biết đời trước đời sau, như vậy hôm qua ngày mai, là cái vốn có, 

chẳng phải nhà Phật tạo ra. Giống như lục phủ ngũ tạng, vốn ở trong người 

bệnh  nhân,  làm  sao  vì  nó  được  nói  ra  từ  miệng  của  các  bác  sĩ,  liền  cho  là 

những thứ ở trong tủ thuốc được? “Khuyến Sĩ Tử Văn” của Văn Xương Đế 

Quân, mở lời liền bảo “ta mười bảy đời làm thân sĩ đại phu”, là rõ ràng có ba 

đời vậy. Sĩ tử khoa danh, đều phải trải qua sự quản lý của ông ấy, chẳng lẽ lời 

ông ấy không đáng tin? 

Lại Phải Rõ Lý Nhân Quả 

Nhà nho không tin nhân quả,  chẳng phải  không  tin Phật,  là không tin 

nho. Kinh Dịch nói: “nhà làm thiện có dư niềm vui, nhà làm ác mang nhiều 

tai hoạ” (Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh; tích bất thiện chi gia, tất hữu 

dư ương). Kinh Thư nói: “Làm thiện được phước, làm ác tai ương” (tác thiện 

giáng chi bách tường, tác bất thiện giáng chi bách ương). Làm thiện làm ác, 

là nhân; được phước bị hoạ, là quả. Giống như mặt trời và thái dương, cùng 

là  một  vật.  Nên  nói:  “Muốn  biết  nhân  đời  trước,  chính  quả  nhận  đời  này”. 

Nếu  ai  tin  lời  trên,  tự  nhiên  không  dám  làm  ác,  nếu  cho  báo  ứng  là  hoang 

đường, là rơi vào dối trá người, chẳng nể nang gì. Giả như trong một ấp, một 

người tin mà làm thiện, vạn người tức thành vạn thiện; một người không tin 

mà tạo ác, vạn người tức thành vạn ác. Nên nói: “Người người tin nhân quả, 

là yên bình; người người không tin nhân quả, là đại loạn”. 

Lý Ba Đời Khổng Tử Chắc Chắn Đã Nói 

Thuyết ba đời, khảo cứu trong sử thư, thấy ghi chép rất nhiều. Nhà nho 

chỉ vì Khổng tử chưa từng nói tới, cho nên không dám nói ra. Song Khổng tử 

há đã không nói tới? Nếu bảo Khổng tử không biết ba đời, thì không thể là 

thánh nhân vậy. Trong bộ Luận Ngữ, lời của Khổng tử, chỉ có 8503 chữ, chắc 


33 

chắn những lời Khổng tử nói ra mà không được chép lại rất nhiều. Nếu chờ 

phải thấy trong kinh sách mới tin, thì trong Tứ Thư Ngũ Kinh, Khổng tử chưa 

từng nói tới cha mẹ mình, nhà nho cũng phải giấu giếm những người sanh ra 

họ;  Khổng  tử  chưa  từng  nói đến  anh  em  của mình,  nhà  nho  không  nên  nói 

đến anh em mình; Khổng tử chưa từng nói đến nhà cửa đất đai của mình, nhà 

nho không nên ở cung thất có của cải. Không những thế, giấy bút mực nghiên, 

trong kinh thư không có nói tới, chắc chữ viết của Khổng tử kém lắm! Ngoài 

áo vải bố mùa hè áo lông cừu mùa đông,  chưa từng nói đến quần, e rằng thời 

nay mặc quần sai mất! Ở Kim Tích, Giang Nam, nhà nho không nên làm; ở 

Đơn  Thanh,  Tây  Thục,  nhà  nho  không  nên  tạo  màu,  vì  sao?  Vì  Khổng  tử 

chưa từng nói. Vậy mà trong kinh thư, Khổng tử dạy người hiếu đễ, nhà nho 

lại không  chịu hiếu đễ; dạy người   trung  thứ, nhà  nho  lại  không chịu trung 

thứ. Lại chưa từng khuyên người bài bạc, nhà nho lại thích bài bạc; chưa từng 

dạy  người  làm  việc  này  việc  kia,  lại  chạy  đi  làm  việc này  việc  kia,  là  sao? 

Nói tóm lại, là chẳng suy nghĩ! 

Người Trí Chớ Cho Rằng Mình Chết 

Thân người tối sơ không có chết, chữ “chết”, là từ nơi thân thịt mà có. 

Thân thịt tuy có thay đổi, nhưng chân tánh vốn không thay đổi. Điều này như 

đi xa, ngồi thuyền ngồi xe. Thuyền, xe, là thân thịt; người ngồi thuyền, ngồi 

xe, là chân tánh. Ngay nơi thân thịt mà nói, người sống thọ không được trăm 

năm; nếu nói bản lai diện mục của ta, đâu chỉ sống lâu bằng trời đất, ngẫm kỹ, 

sung sướng biết bao! Những người không tin đời sau, chỉ biết có thân thịt, mà 

không biết có chân tánh. Đó rõ ràng coi mình có chết, là cái thấy sai lầm vậy! 

Người Có Trí Không Thể Có Kiến Văn Hẹp Hòi 

Trong  tâm  nhãn  người  nông  phu,  không  biết  cảnh  giới  của  phú  ông; 

trong tâm nhãn của phú ông, không biết cảnh giới của đế vương. Cùng là con 

người với nhau, mà lớn nhỏ cách nhau như trời với đất. Huống hồ từ người 

tới trời, từ trời đến Phật? Người ta bảo người có học, kiến văn ắt rộng. Đâu 

biết càng  có học, kiến  văn  càng hẹp. Do họ  chấp  trước những  gì thâu nhận 

trước, trở thành thành kiến. Do cái kiến văn của họ, không ngoài quốc độ này, 

không biết thế giới nhiều không thể cùng tận; mặt trời mặt trăng nhiều cũng 

không  thể  cùng  tận. Chỉ biết  từ thuở khai thiên  lập địa,  bắt  đầu từ  Bàn  Cổ, 

không biết Kiếp sơ, từ sau Đại Bình Đẳng Vương khai sáng, hiện tại đã trải 

qua  tiểu  kiếp  thứ  9.  Chỉ  biết  chỗ  này,  gọi  là  Trung  Hoa,  không  biết  ngay 

trong một châu Diêm-phù-đề, nước tự gọi là Trung Hoa ấy, đã có 16 đại quốc, 

500  trung  quốc,  10  vạn  tiểu  quốc.  Chỉ  biết  đời  người  70,  liền  gọi  xưa  nay 

hiếm, không biết người thời kiếp sơ, ban đầu tới 84.000 tuổi. Chỉ biết nguồn 

gốc cơm áo của phương này, phải do cày, dệt mà ra, không biết cõi Phật cõi 

trời,  nghĩ  áo  có áo, nghĩ cơm có cơm.  Chỉ  biết  vàng bạc châu báu, cõi này 

kiếm  được  rất  khó,  không  biết  cõi  Phật  mười  phương,  đất  toàn  bằng  vàng. 

Chỉ thấy văn tự cõi này, chỉ có lục thư (tượng hình, chỉ sự, hội ý, hình thanh, 


34 

chuyển chú, giả tá) do Thương Hiệt tạo, không biết từ sau mở mang, thư pháp 

đã có 64 loại. Chỉ biết chút ít điển tịch của “Tả”, “Quốc”, “Sử”, “Hán”, liền 

xưng  là  tổ  tiên  của  giới  nghệ  thuật,  không  biết  trên  điện  Phổ  Quang  Minh, 

sách chất như núi. Chỉ biết cái thân thịt của nhân loại, do tinh cha huyết mẹ 

mà thành, không biết đầu thai hoa sen, sanh ra nơi thơm tho  tinh khiết. Chỉ 

biết cưới được một người vợ đẹp, liền yêu thương, trân quý, chỉ có lời vợ là 

nghe theo. Đâu biết Chuyển Luân Vương khi lâm giá, ngoài ngọc nữ, còn có 

2  vạn phu nhân mỹ lệ. Đến như trời Đao-lợi, ngọc nữ, nhiều cả ngàn vạn ức. 

Bên  cạnh mỗi ngọc  nữ,  hoá một  thiên vương, để  thọ hoan  lạc. Chỉ biết  con 

người  là  tối  linh  của  vạn  vật,  không  biết  nhân  loại,  chẳng  qua  chỉ  là  một 

đường  trong  sáu  đường,  một  loài  trong  bốn  loài,  một  pháp  giới  trong mười 

pháp giới. Chỉ biết thờ phụng một hai vị thánh, liền cho là tối tôn không ai 

bằng, ngoài ra tất cả thiên thần địa thần, đều không đáng tin, tất cả những gì 

không chính mắt thấy, đều là hoang đường. Đâu biết mỗi một quốc độ, tức có 

mấy vị thánh nhân, chủ trì giáo hoá. Cõi Diêm-phù-đề, nhân loại có tới 6400 

chủng tộc, không chỉ ở đây có thánh nhân. Ôi! Cảnh giới này, há những kẻ vì 

thanh  sắc  lợi danh, mà  có  thể  thấy được chút  ít sao?  Thí  như con  giun,  chỉ 

biết vui ăn  bùn  trong mấy  tấc  đất, không biết  rồng cuộn  trong  biển  lớn,  tạo 

sóng làm mưa; thí như con bọ hung, chỉ biết vui vo viên phân cứt, không biết 

đại bàng bay cao chín vạn dặm, siêu vượt mọi loài. Cho nên người học Phật, 

cần phải quan sát. 

Kinh Tạng Không Thể Không Đọc 

Heo dê gà chó, chỉ biết kêu không biết nói, so với con người biết nói, 

con  người  quý  hơn.  Người  một  chữ  bẻ  đôi  không  biết,  chỉ  nói  được  bằng 

miệng,  không  nói  được  bằng  tay,  so  với  người  biết  ít  chữ  có  thể  viết  thư, 

người biết ít chữ quý hơn. Người biết ít chữ, tuy có thể dùng tay thay miệng, 

nhưng trọn không thể biến một tay thành trăm tay, và không thể giữ bàn tay 

ấy  đến  trăm nghìn  năm. Nếu bác  thông kim  cổ, viết  sách  để đời,  in ra trăm 

ngàn  vạn  cuốn, một cuốn  giữ đến  trăm  ngàn năm, người ấy  không  quý  hơn 

sao? Song đây  vẫn  là  sách  thế  gian, nếu ngoài  sách  thế  gian, bác  lãm  thêm 

kinh Phật, thì tất cả trên trời dưới trời, kiếp trước kiếp sau, cho đến biển Phật 

pháp, đều biết sơ lược đại khái, kiến văn không rộng hơn sao? Song, kiến văn 

dù rộng, nhưng nếu không có một phương pháp thẳng tắt, ra khỏi ba cõi, thì 

đối  với  hạt  giống  Bồ-đề,  vẫn  không  có  phần.  Nếu  bác  thông  tam  tạng,  lại 

được pháp môn Tịnh độ, một lòng tin tưởng hành trì, quả là phúc đức mười 

đời. Có người hỏi: Biển Phật pháp, tuy là lời thành thật của Như Lai, nhưng 

sao nhà nho không tin? Trả lời: Những việc văn võ của Nghiêu, Thuấn, Võ, 

Thang, nếu nói cho người không biết chữ, anh ta cũng cho là hoang đường. 

Cho nên kinh sách Phật, quả không thể không đọc. 

Huyền Trang Khéo Khởi Phát 


35 

Thế gian có người thấy tăng không giới hạnh, nên khinh mà không tin 

Tịnh độ, là sai. Đâu thể đạo sĩ bất tiếu, mà khinh Lão tử; nhân sĩ bất tiếu, mà 

khi Khổng tử. Người trí còn không vì người bỏ lời, huống hồ vì giáo đồ mà 

coi  thường  giáo  pháp?  Ngày  xưa  Đường  Thái  Tông  bảo  với  thầy  Huyền 

Trang:  “Trẩm  muốn  trai  tăng,  nhưng  nghe  tăng  phần  nhiều  không  có  giới 

hạnh, phải làm sao?” Huyền Trang đáp: “Côn Sơn có ngọc, lẫn lộn trong bùn 

cát; Lệ Thuỷ sanh vàng, há không có ngói gạch? thổ mộc nặn khắc thành La-

hán, cung kính thì phước sanh; đồng thiếc đúc thành tượng Phật, đập phá ắt 

có tội. Rồng đất tuy không thể cho mưa, nhưng cầu mưa phải xin rồng đất; 

phàm tăng tuy không thể giáng phước, nhưng tu phước phải kính phàm tăng”. 

Thái Tông bừng tỉnh nói: “Trẫm từ nay về sau, dù thấy một chú Sa-di, cũng 

kính như Phật”. Ôi! Thái Tông vốn đã có phước nhiều đời, nhưng vừa nghe 

liền tỉnh, thầy Huyền Trang cũng có thể đáng gọi là khéo khải phát vậy! 

Phải Nơi Thân Thịt Sanh Tâm Yếm Ly 

Nhân sinh ở đời, tám khổ bức bách. Nhưng người ta không tự biết khổ, 

còn cho là lạc, quả là từ khổ đi vào khổ, vĩnh viễn không có ngày ra. Lại lấy 

sinh khổ mà nói, ở trong bào thai, dưới phế phủ, trên đại tràng, từ mô tới bào, 

dần dần thành hình, ở trong bào thai, không được tự do. Người mẹ ăn thức ăn 

nóng vào, bào thai cảm giác như dội nước sôi; người mẹ uống thức uống lạnh 

vào, bào thai cảm giác như nằm trên băng lạnh. Chỗ ở là chỗ dơ uế, thức ăn 

đều là máu huyết bất tịnh. Thời gian trụ thai không đầy 300 ngày, nhưng chịu 

khổ đồng với mấy chục năm. Đầy một tháng, liền chúc ngược đầu xuống, đầu 

hướng xuống sản môn, hình chất lớn dần, muốn ra không được. Sự sống chết, 

trong khoảnh khắc này; sự sống chết của người mẹ, cũng trong khoảnh khác 

này. Lúc này bà đỡ kéo ra, đau như phanh thây, cho nên vừa ra khỏi bào thai, 

không đứa trẻ nào là không khóc. Sau khi ra khỏi bào thai, phân tiểu bề bộn, 

không  biết  xấu  hổ.  Dù  là  đại  phú  quý,  cũng  như  vậy;  đại  hiền  thánh,  cũng 

như vậy. Nhưng do con người quen như vậy, nên không biết tỉnh giác. Nếu 

đêm  khuya  thanh  vắng,  ngồi  nhìn  lại,  đâu  không  đáng  thương  đáng  nhục? 

Như Lai đại thánh, thương xót thế gian, dạy người cầu sanh Tịnh độ, liên hoa 

hoá sanh, khỏi hoạn nạn này. Sao còn đắm nhiễm trầm mê, không sanh chán 

lìa. 

Người Đại Hiếu Không Nguyện Nhập Thai 

Thần thức đầu thai, không chỉ chính mình chịu khổ, mà người mẹ, cũng 

chịu  đại  thống  khổ.  Không  nói  trong  thai  mười  tháng,  một  ngày  bằng  một 

năm, mà đến khi  ra  thai, người  làm mẹ  thống khổ  vạn trạng, xấu hổ  sợ hãi 

khôn xiết. Giờ phút nào quỷ cũng chực chờ hút tinh khí, cầu sống khó được. 

May mắn mẹ tròn con vuông, liền yêu con hơn châu báu. Do đó nhường khô 

nằm ướt, nuôi nấng ẵm bồng, tinh huyết một đời, âm thầm tiêu tốn. Ngày xưa 

có một Sa-di bảy tuổi, có túc mạng thông, biết được đời trước của mình, than 

rằng: “Thân của ta đây, luỵ bi phiền đến năm người mẹ. Khi làm mẹ con đời 


36 

thứ nhất, nhà hàng xóm cũng có người sanh, ta bị đoản mạng, mẹ thấy đứa 

con người hàng xóm trưởng thành, liền sanh bi não. Khi làm mẹ con đời thứ 

hai, ta lại chết sớm, mẹ nếu thấy người cho con bú, liền sanh bi não. Khi làm 

mẹ  con  đời  thứ  ba,  10  tuổi  liền  mất,  mẹ  thấy  những  đứa  trẻ  khác  ăn  uống 

giống ta, liền sanh ưu não. Khi làm mẹ con đời thứ tư, chưa có vợ mà chết, 

mẹ thấy đồng bạn lấy vợ, liền sanh bi não. Nay đời thứ năm, bảy tuổi xuất gia, 

mẹ ta nhớ con, lại sanh ưu não. Ta nghĩ sanh tử luân hồi, luỵ người thân đến 

vậy, nên tinh tấn tu hành”. Nay thiên hạ đầy người, phần lớn liên luỵ người 

thân, những người báo đáp thân ân, đâu được mấy người? Đầu thai một đời, 

bi luỵ một cha mẹ; đầu thai trăm ngàn vạn đời, liên luỵ trăm ngàn vạn cha mẹ. 

Bằng  ly  trần  thoát  tục,  liên hoa hoá  sanh,  vĩnh  viễn  không liên luỵ cha mẹ, 

chẳng lẽ không phải đại hiếu của đại hiếu sao? Chính những người ngày nay 

huỷ báng Phật pháp, cho xuất gia là bất hiếu, là cam lòng luôn ở trong thai, 

mà liên luỵ đến người thân vậy. 

Đại Quý Nhân Nên Biết Hổ Thẹn 

Gọi  là  quý  nhân,  chẳng phải  tước  lộc  cao  quan,  học  thức  phong  phú, 

mà chính  là  những người  có khả năng trừ  khử  thái độ  ti  tiện,  trừ  khử  trạng 

thái ti tiện đồng với cầm thú. Ti tiện là gì?  Là tham, dâm, sát, đạo vậy, thứ 

này cầm thú đồng có. Ngoài ra còn có những thứ đáng xấu đáng hận hơn, đó 

là việc  hoá  làm phân  trong bụng.  Bất luận  thức  ăn ngon  ngọt bao nhiêu, hễ 

qua khỏi yết hầu đều biến thành phẫn uế, gớm không muốn nhìn. Tích chứa 

lâu ngày, liền theo đường đại tiểu tiện, phân loại mà ra, kinh tởm không khác 

của heo chó. Trạng thái ti tiện này, lỡ phạm vào một, đã là xấu hổ, làm sao có 

thể ngày ngày như thế? Nếu có trang thái ti tiện này, không tự giác tri, không 

cầu yếm ly, thì không khác gì cầm thú. Nên phải tự oán tự trách, lúc nào cũng 

muốn  trừ  bỏ  trạng  thái  ti  tiện  này,  mới  là  đại  quý  nhân.  Sáu  cõi  trời,  tuy 

hưởng thiên  cam  lồ  vị,  thơm  tho tinh khiết,  trên mình mây  thơm  tuôn  ra tự 

nhiên,  trong chốc  lát  có thể đi  lại  trăm  ngàn cõi nước, không có cái hôi dơ 

của đàm giải đại tiểu tiện, cho nên cái móng tay của chư thiên, giá trị bằng cả 

cõi Diêm-phù-đề,  nhưng  sở dĩ  không được  gọi  là  đại  quý nhân,  là  do  chưa 

tránh khỏi  luân  hồi.  Cần  phải  vượt  thoát,  liên  hoa hoá  sanh,  sau  có  thể dứt 

hẳn trạng thái ti tiện này. Đây chẳng phải sức của Khổng-Mạnh, có thể cứu ta. 

Kén Tằm Dụ 

Tằm làm kén, trái qua phải, trên xuống dưới, nhả hết trong bụng ra mà 

tạo thành. Để hết trong bụng, là an nhiên không có việc gì. Người ta đâu hay 

kinh doanh,  là  tự  trói buộc. Những  con tằm tưởng nhả tơ  tạo kén  là  bảo  vệ 

thân, ai ngờ vì đó mà bị sát thân. Hàng ngàn vạn con tằm, đâu con nào tránh 

khỏi nước sôi, nhưng con lại truyền con, cháu lại truyền cháu để vào nước sôi, 

không  sự  thê  thảm nào bằng. Những con  tằm  trong hai cánh cổng  thế  gian, 

cũng  lại như  thế.  Cả đời kinh doanh,  vừa  lo  cho vợ  con có  chút  y  thực, kết 

oán cừu, tạo biết bao nhiêu tội nghiệp, đến khi gia đình có chút của cải, thì 


37 

thân này đã bị trói vào trong. Hàng vạn con người, đau ai tránh khỏi trả báo, 

nhưng con lại truyền con, cháu lại truyền cháu để trả quả báo, không sự kỳ lạ 

nào bằng. Nên kinh “Tứ Thập Nhị Chương” nói: “Vợ con nhà cửa trói buộc, 

chắc hơn lao ngục. Lao ngục có ngày ra, vợ con không có niệm xa lìa.” 

Mã Dụ 

Ngựa có bốn loại: Ngựa hay nhất, thấy bóng roi liền chạy, không đợi ra 

roi; kế đến là đánh một roi liền chạy; kế nữa là đánh nhẹ không chạy, đánh 

mạnh mới chạy; ngựa tồi nhất, đánh mạnh cũng không chạy, phải đâm vào da, 

đau  quá  mới  chạy.  Con  người  cũng  như  thế.  Người  có  trí  tuệ,  dễ  tỉnh  giác, 

trong một  trăm dặm nghe có người  chết,  liền  kinh hãi nói: “trong một trăm 

dặm có người chết, ta cũng là người, chết ắt đến ta. Vội vàng tu hành, để cầu 

giải thoát. Đây chính là con ngựa thấy bóng roi liền chạy vậy. Kế đến thì là 

thân thích chết mà giác ngộ, kế nữa là thấy người lân cận chết, rồi sau giác 

ngộ. Nếu đợi mình già, hoặc chính bị bệnh rồi mới giác ngộ, thì đây là con 

ngựa  chờ  đâm  vào da rồi mới  chạy vậy. Nếu  già vẫn không  giác ngộ, hoặc 

bệnh vẫn không giác ngộ, còn thua bốn loại người trên. 

Hồ Ly Dụ 

Hồ ly đêm tối vào nhà bếp, ăn no rồi ngủ quên mất, sáng mai không thể 

trốn  chạy,  bèn  giả  chết  đợi  người  đem  vứt.  Không  bao  lâu,  quả  có  người 

muốn vứt, một người nói: “Đuôi hồ ly đẹp quá, đợi tôi cắt rồi mang vứt”. Hồ 

ly nghe mà sợ, chịu đau cho họ cắt. Chốc có một đứa trẻ đến, muốn cắt hai lỗ 

tai, hồ ly nghe càng sợ, nhưng nghĩ hai tai không ảnh hưởng đến tính mạng, 

lại chịu đau cho cắt. Chốc lại có người nói: “Da có thể may áo lông”. Hồ ly 

kinh hãi nghĩ: “Nếu lấy da ta, chắc chắn cắt đầu mổ bụng, làm sao chịu nổi?” 

Thế  là  bật  dậy  phóng  ra,  liền  thoát.  Người  ta  ở  trong  lao  ngục  của  ba  cõi, 

không  khác  cái  nhà  bếp,  nghiệp  đã  đầu  thai  làm  người,  khó  tránh  khỏi  cái 

chết, chỉ có niệm Phật vãng sanh, mới có thể vượt qua cái chết. Bỏ lỡ thời trai 

tráng, là cái đuôi hồ  ly  đã bị  cắt; đến khi  tuổi  già, đã sắp cắt đầu mổ bụng. 

Nếu chẳng lập hoằng thệ nguyện, phấn đấu quên mình, có thể ra khỏi mê đồ, 

mong Phật tiếp dẫn sao? 

Đổ Tội Cho Diêm Vương 

Một  người  chết,  gặp  Diêm  chúa,  theo  tội  hành  phạt.  Người  ấy  nói: 

“Sớm biết như vậy, sao đại vương không cho thần một tin trước?” Diêm chúa 

nói:  “Ta  đã  báo  cho  ngươi  mấy  tin.  Tóc  ngươi  bạc dần,  đó  là  tin  thứ  nhất; 

răng ngươi rung rinh, đó là tin thứ hai; sức ngươi yếu dần, đó là tin thứ ba; tai 

mắt ngươi mờ điếc dần, đó  là  tin thứ  tư  thứ năm”.  Có một thiếu niên khóc 

rằng:  “Người  ấy  được  báo  tin,  nhưng  con  thì  không”.  Minh  chúa  đáp:  “Ta 

cũng báo cho ngươi mấy tin. Ngươi còn nhớ một thiếu niên nọ, bị bệnh dịch 

chết không? Một thiếu niên nọ treo cổ chết không? Một thiếu niên nọ bị chết 

nước không? … Đó đều là những tin báo cho ngươi đó. Đâu cần phải gọi tên 

mà báo.  Cho dù ngươi có sức mạnh không ai bằng, có khả năng lật trời úp 


38 

đất, có tránh khỏi sự thẩm vấn của cõi này không? chỉ có vượt thoát thế gian, 

thì không chỉ tránh được sự thẩm vấn của cõi này, đồng thời có thể khiến cho 

diêm chúa kính nể, thì chỉ có người niệm Phật vãng sanh. 

Con Thiêu Thân 

Con thiêu thân chết nơi ngọn đèn, chẳng phải chết bởi ngọn đèn, mà là 

chết bởi cái thấy. Người ta thương mà đuổi đi, vừa đuổi đi nó lại tìm kẽ hở 

lao  vào,  cho  rằng  cái thấy  của ta, là đúng.  Quyết chí tiến lên, đến  chết mới 

thôi. Con người ta háo thanh sắc, háo danh lợi, háo bài bạc, cũng do cái thấy 

của  họ,  ở  tại nơi  đây.  Do  đó quyết  chí  tiến  lên,  cho  đến  chết  mới  thôi,  sao 

không lấy con thiêu thân làm gương. 

Con Ruồi Trong Cửa Sổ 

Có một con ruồi trong cửa sổ, bay qua bay lại cả ngày không ra được, 

là do nó chấp vào cái thấy nên không thể thoái lui một bước. Nếu biết thoái 

lui một bước, thì trời cao biển rộng. Thế giới Ta-bà, là một cái cửa sổ lớn, từ 

xưa đến nay,  không biết đã nhốt  bao nhiêu  con  ruồi bên  trong.  Ta  nay  may 

mắn biết thoái bước, bay về hướng Tây, bay về hướng Tây, sướng quá! 

Bốn Cách Luyện Ngựa 

Thời Phật tại thế, có một người giỏi luyện ngựa, Phật hỏi có mấy cách, 

ông trả lời có bốn cách: 1. Dịu ngọt, 2. Nạt nộ, 3. Trước nạt sau dỗ, 4. Trước 

dỗ  sau  nạt.  Phật  hỏi:  “Nếu  bốn  cách  ấy  mà  ngựa  không  nghe  lời,  thì  làm 

sao?” Giết. Điều mã sư đáp. Thế tôn giáo hoá đệ tử, có mấy cách. Điều mã sư 

hỏi. Cũng có bốn cách. Đức Phật trả lời. 1. Hạng thứ nhất dùng lời dịu ngọt, 

có nghĩa người  thiện  tín, khuyên bảo  tu hành. 2.  Hạng  thứ hai  cảnh cáo, có 

nghĩa người tạo ác, cảnh báo luân chuyển tam đồ. 3. Trước khuyên tu hành 

học đạo. 4. Trước cảnh báo luân chuyển tam đồ. Điều mã sư hỏi: “Bốn cách 

ấy không dạy dỗ được, phải làm sao?” Ta cũng giết. Phật trả lời. Điều mã sư 

hỏi:  Như  Lai  đại  từ,  sao  lại  giết  người?”  Phật  đáp:  “Không  giáo  hoá  được, 

dạy cũng vô ích, thì không dạy nữa. Không dạy nữa, chính là giết vậy”. 

Thuốc Chữa Mắt 

Thế  tôn  sắp  nhập  Niết-bàn,  hoàng  hậu  Ma-da  trên  cung  trời  Đao-lợi, 

gặp  mấy  cơn  ác  mộng,  nội  dung  một  giấc  mộng  rằng:  Mộng  mặt  trời  cõi 

Diêm-phù-đề bỗng tắt, cả thế gian đen tối, có vô số La-sát, tay càm dao bén, 

móc  mắt  thế  nhân.  Ma-da  than  rằng:  “Đây  ắt  là  điềm  Như  Lai  con  ta  nhập 

Niết-bàn”. Không lâu tôn giả A-na-luật, quả nhiên lên trời báo. Những sách 

vở  phỉ báng Tam bảo  của  thế gian, chính  là  những con dao móc mắt người 

đời. Người thời mạt pháp, phước báu càng kém, thì những loại sách này càng 

nhiều; trí tuệ càng yếu, thì người phụng hành sách này càng nhiều. Nên người 

có phước, cần phải sớm tự giác ngộ, không bị nó móc, là hơn. Nếu đã bị chọc 

thương, phải  nhanh  chóng  nhỏ  thuốc.  Thuốc  gì?  Sách  này  là  một  trong  các 

thuốc đó! 

Có Nguyện ắt Thành 


39 

Mông  Chánh,  tự  Thánh  Công,  làm  chức  Công  Chánh  triều  Tống  Lã 

Văn, thời Tống Thái Tông, đỗ tiến sĩ hạng nhất, được phong làm Hứa Quốc 

công.  Mỗi  sáng  khi  lễ  Phật,  chú  nguyện  rằng:  “Người  không  tin  Phật,  chớ 

sanh vào nhà tôi, nguyện con cháu tôi, đời đời ăn lộc vua, hộ trì Tam bảo”. 

Sau cháu Di Giản, được phong làm Thân Quốc công. Mồng một tết hằng năm, 

sau khi lạy Từ đường, là lễ lạy thiền sư Quảng Huệ. Công Trứ con trai Thân 

Quốc công, cũng được phong làm Thân Quốc công, đối với thiền sư Thiên Y 

cũng như vậy. Tả thừa Hảo Vấn, đối với thiền sư Viên Chiếu cũng như vậy. 

Dụng Trung con trai Tả Thừa, đối với thiền sư Phật Chiếu cũng như vậy. Đời 

đời  quý hiển phụng  Phật,  quả  phù hợp với  lời  nguyện của  Hứa  Quốc  công. 

Cái mà Văn Chánh mong cầu, chẳng qua chỉ nguyện thế gian, mà còn được 

thành tựu. Huống hồ phát Bồ-đề tâm, nguyện sanh An Dưỡng, mà không toại 

nguyện sao? 

Người Tu Không Thể Không Tu Tịnh Độ  

Thiền sư Thanh Thảo Đường đời nhà Tống, có giới hạnh, hơn 90 tuổi. 

Phật tử Tằng Thị thường cúng dường ngài, ngài cảm ân đức ấy, nên hứa sanh 

vào nhà họ Tằng. Sau nhà họ Tằng sanh con, người ta thấy ngài Thanh Thảo 

Đường, đã ngồi tịch. Đứa con ấy chính là Tằng Lỗ Công. Nhờ đời trước từng 

tu phước huệ, nên nên tuổi trẻ đậu cao, sau làm Hiền tể tướng. Lại như thời 

Minh Mạt, Đại Thành ở Chiết Giang, khất thực nuôi chúng trong chùa, một 

lần  đi  ngang  quán  cơm  nhà  họ  Sử,  họ  Sử  là  một  Phật  tử  thuần  thành,  nên 

thỉnh Đại Thành vào quán. Hôm đó họ Sử thấy Đại Thành khất thực chỉ được 

có ít, liền lấy cơm mình thêm vào cho đầy. Nhà họ sử vốn không có con, sau 

người vợ  bỗng mang  thai.  Lúc  lâm bồn,  thấy  Đại Thành vào  phòng, bà  vội 

hỏi thầy vào đây làm gì, nhưng bỗng biến mất. Lúc ấy bà sanh được một cậu 

con trai. Hôm ấy không thấy Đại Thành đến lấy cơm, đến chùa hỏi thăm, thì 

biết hôm đó Đại Thành tạ thế, liền đặt tên con là Đại Thành. Đứa trẻ còn nhỏ, 

thông  minh  hiếu  hữu,  ăn  chay,  trọn  đời  không  phá  giới,  năm  Ất  Mùi  niên 

hiệu  Thuận  Trị,  thi đậu  Trạng Nguyên.  Từ  thế  tục mà nhìn,  hai  vị này,  đều 

phú quý và có danh lớn. Nhưng từ người tu hành mà nhìn, thì hai vị tăng này 

nhầm to. Giả sử hai thầy biết có pháp môn Tây Phương, lấy công đức tu hành 

hồi hướng Tây phương Tịnh độ, cho dù không được thượng phẩm, cũng được 

trung phẩm, đâu đến nỗi chỉ là trạng nguyên, tể tướng mà thôi! 

Cao Tăng Cũng Nên Tu Tịnh Độ  

Nhà  Tuỳ,  Thích  Huyền  Cảnh  ở  Tương  Châu,  thông  cả  tông  lẫn  giáo, 

đạo phong truyền khắp. Tháng 6 năm thứ 2 niên hiệu Đại Nghiệp, sắp thị tịch, 

tắm rửa sạch sẽ, ngồi nhìn lên, bỗng nói: “Ta muốn sanh Đâu-suất nội viện, 

diện kiến Di-lặc Bồ-tát, sao lại làm Dạ-ma Thiên Vương?” Chúng hỏi sư nói 

gì, sư nói: “Không phải là chỗ thấy biết của các con?” Lát lại nói: “Trên trời 

rất bận, khách khứa rất nhiều”. Nói xong ngồi yên thị tịch. Ôi! Khi sư tu hành, 

phát  tâm  gặp  Bồ-tát  Di-lặc,  vậy  mà  không  gặp Di-lặc,  chuyển  làm  vua  trời 


40 

Dạ-ma. Từ thế tục mà nhìn, địa vị ấy đã trên cả Thượng đế vậy, nhưng so với 

sanh Tây phương, thì thua xa, vì vậy cao tăng cũng nên tu Tịnh độ. 

Không Thể Cam Tâm Làm Quỷ 

Tất cả nhân loại trong ba cõi, bất luận giàu nghèo trí ngu, sau khi chết, 

nếu không vãng sanh, tất cả đều phải làm quỷ. Khuyên người niệm Phật, cầu 

sanh Tịnh độ, là khuyên người đời không đi làm quỷ. Nhà nho không tin Phật 

pháp, lại còn phỉ báng, như vậy chính mình cam tâm làm quỷ, còn khuyên tất 

cả thế nhân làm quỷ. Hiện tại làm người, thở ra không hít vào, tất cả đều làm 

quỷ. Người ta không biết thời giờ mau chóng, nên nhọc hình lao sức cầu phú 

quý, dù nghèo hay giàu, một khi ra đi, cũng không mang theo được một xu, 

quỷ gọi liền đi, đâu phải giàu sang là khỏi? Chỉ có người niệm Phật, đến đây 

không bệnh không hoạn, an nhiên ra đi, thân không bệnh khổ, tâm không hôn 

mê, ác quỷ thấy hình chạy xa, Diêm vương nghe tên đảnh lễ, chẳng lẽ không 

phải đại  trượng phu xuất  thế  sao?  Chỉ có như thế, mới không  làm quỷ,  còn 

không làm quỷ, quả thật chẳng phải việc dễ! 

Chín Loài Đều Nên Vãng Sanh 

Chín  loài  là:  Thai  sanh, noãn  sanh,  thấp  sanh,  hoá  sanh,  trời hữu  sắc, 

trời vô sắc, trời hữu tưởng, trời vô tưởng, trời phi tưởng phi phi tưởng. Chín 

loài,  là  bao  gồm  hết  quý,  tiện,  u  (cõi  âm),  minh  (cõi dương),  trên  trời dưới 

trời. Trong chín loài, ba đường ác địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh là khổ nhất; 6 

cõi  trời  dục  giới,  18  cõi  trời  sắc  giới,  4  cõi  trời  vô  sắc  giới  là  sướng  nhất. 

Chưa ra khỏi sanh tử, cho nên luân hồi trong sáu đường, khổ cố nhiên là khổ, 

mà lạc cũng khổ. Cho dù chư thiên sống lâu hưởng phước vô tận, nhưng khi 

phước báo hết, vẫn rơi vào trong ba đường, sao bằng Cực lạc quốc độ vĩnh 

viễn  ra  khỏi  luân  hồi?  Mỗi  khi  tiến  hương  nơi  các  miếu  của  Văn  Xương, 

Quan Đế, Đông Nhạc, tôi thường nguyện rằng: “Nguyện các ngài tôn tín Tam 

bảo, phát  Bồ-đề tâm,  vãng  sanh  Tây  phương, hành Bồ-tát  đạo”. Lại  thường 

đảnh lễ Đẩu Mẫu Tôn Thiên và Hạo Thiên Thượng Đế, tuy rất lo sợ, nhưng 

sau khi đảnh lễ, cũng nguyện chí tôn niệm Phật, hành Bồ-tát đạo, độ khắp tất 

cả. Vì sao? Vì người có trí tuệ, thấy được những việc cực cao minh của thế 

gian, cũng không bằng niệm Phật; có phước báu nhất, không bằng vãng sanh. 

Niệm  Phật  vãng  sanh,  không  phước báo  nào  có  thể  so  sánh.  Đẩu  Mẫu  Tôn 

Thiên,  tức  Ma  Lợi  Chi  Thiên  Bồ-tát;  Hạo  Thiên  Thượng  Đế,  tức  Đao  Lợi 

Thiên Vương. Mỗi khi Thế Tôn thuyết pháp, Đao Lợi  Thiên Vương thường 

luôn cung kính hầu hai bên trái phải. Hôm nay nghe lời nguyện thầm này, tất 

nhiên  vui  vẻ,  tuyệt  không  khai  ngược  tội  lỗi.  Chúng  ta may  mắn  gặp  pháp 

môn này, không lo dũng mãnh tinh tấn, hồi hướng Bồ-đề, chẳng phải là điều 

“rất đáng thương xót” mà đức Phật đã nói hay sao? 

Niệm Phật Không Uổng Công 

Việc  đời,  mưu  mà  không  thành,  thì  bao  nhiêu  công  lao  trước  bỏ  hết. 

Chỉ có niệm Phật, cho dù hữu thỉ vô chung, công phu niệm Phật trước, cũng 


41 

nhất quyết không uổng phí. Ngày xưa có người đốn củi, gặp hổ leo lên cây, 

niệm một câu “Nam Mô Phật”, sau 81 kiếp, vẫn nhờ phước ấy mà được xuất 

gia,  dần  đến  thành  Phật,  huống  hồ  tinh  tấn  cả  đời?  Cho  dù  đời  này  không 

được vãng  sanh, đời  sau cũng ra khỏi sanh tử, không như  thế tục học hành 

không xong, uổng phí tinh thần; kinh doanh không được, trở thành lỗ vốn. 

Những Việc Tốt Đẹp ở Đời Không Bằng Niệm Phật 

Kinh Thí Dụ nói: “Xưa có hai vợ chồng, cầu con, người vợ liền mang 

thai, sanh ra bốn vật: 1. Đấu gạo chiên-đàn, 2. Bình mật cam-lộ, 3. Túi gấm 

châu báu, 4. Bảy cây gậy thần. Người ấy than: ‘Ta vốn cầu con, cần gì những 

vật này’. Thiên thần hỏi: ‘Ngươi muốn con để làm gì?’ Người ấy trả lời: ‘Ta 

muốn con, để  sau nương  nhờ’. Thần nói: ‘Gạo  trong đấu, dùng hết  lại  đầy; 

cam-lộ trong bình, có thể chữa bách bịnh; túi châu báu, dùng không hết; bảy 

gậy  thần,  để  phòng  hung  bạo’  Hiếu  tử  ở  đời,  há  được  như  thế?’  Người  ấy 

nghe xong sung sướng, liền được giàu to.  Sau nước khác nghe biết chuyện, 

cho quân đến đoạt, người ấy cầm gậy vung lên, gậy đánh tan tác giặc cướp, 

ông được bảo toàn’. Người đời vội vội vàng vàng, không rảnh tu hành, chẳng 

qua chỉ vì vợ con. Nhưng dù vợ con cung phụng đến mấy, sao bằng bốn vật 

này!  Con  như  vãng  sanh  Tây  phương,  vượt  qua  sanh  tử,  vạn  phước  trang 

nghiêm,  sở  cầu như ý, bốn vật kia  làm  sao sánh được!  Cho nên  sự  việc tốt 

nhất của cõi trời cõi người, cũng không bằng niệm Phật. 

Năm  thứ 2  thứ  3  niên  hiệu  Quang  Tự  nhà  Thanh, mấy  tỉnh miền  bắc 

gặp hạn lớn, thầy Liên Mỗ ở Úy Châu ở trong một cái miếu nhỏ ngoài thôn, 

có một người đói ở Sơn Đông đột ngột vào miếu, la gào bụng đói, muốn ăn 

cơm, sư nói: “Cơm tôi vừa ăn hết rồi, không còn chút nào cả”. Người ấy càng 

thúc dục hơn, sư nói: “Tôi nấu ít cơm cho ông”. Sư Liên thời khóa hằng ngày 

6  vạn danh hiệu Phật.  Miệng  tuy  hứa  nấu, nhưng muốn lần  cho  xong  tràng 

hạt. Người ấy ý cho rằng không nấu cơm cho, liền cầm búa, trở sống búa vào 

đầu  sư,  sư  ngã  xuống, người  ấy  dùng  cái  vá  cào  than,  múc  hai  vá  não,  vùi 

dưới than rồi đi. Sư hôn mê, bất tỉnh nhân sự. Lát sau tỉnh dậy, đến đại hồng 

chung, đánh dồn dập mấy mươi tiếng. Trong thôn hễ có việc quan, đều dộng 

chuông  làm hiệu lịnh.  Thôn  dân kéo đến,  thấy  sư nằm trên  vũng máu.  Mọi 

người  thấy  sư  còn  thở,  lay  gọi  hỏi,  sư  đáp:  “Bị  một  người  đói  đánh”.  Mấy 

mươi người chia nhau tứ ngã đi tìm, bắt được người ấy, bắt đền mạng, dẫn về 

trong miếu, sư nói: “Tôi với ông ấy chắc chắn đời trước có gây oán kết, nay 

ông ấy đánh tôi, các ông lại bắt giết ông ấy, há chẳng phải làm tôi chịu đánh 

vô ích sao? Không chỉ oán cũ không được cởi, mà còn kết thêm oán mới, vậy 

thì  thiệt  cho tôi dữ  lắm,  tôi  có một  ngàn  tiền đây, mang đưa ông ta rồi cho 

ông  ta  đi”.  Sau  đầu  sư  lành  lặn,  cứng  chắc  như  bình  thường.  Nhưng  đầu 

không  có một  sợi  tóc,  và quanh đầu  đầy những  vết  sẹo, nghĩ  cũng  lạ!  Năm 

Quang  Tự thứ  13,  Quang  tôi cùng  Liên  Như  sư  đệ  sư  ấy, từ  núi  Hồng Loa 

hành hương Ngũ Đài Sơn, về đến miếu sư ấy, lúc bấy giờ sư đã hơn 60 tuổi, 


42 

diện mục hồng hào quắc thước, vừa nhìn liền biết sư là người có tu. Liên Như 

chỉ  đỉnh  đầu  sư,  nói  cho  Quang  tôi.  Bổ  sung  vào  đây,  giúp  thêm  niềm  tin. 

Dân Quốc năm thứ 21, sa môn Thích Ấn Quang. 

Vãng Sanh Sự Lược 

(Phát  minh)  những  chuyện  không  có  chứng  cứ,  không  tin;  những 

chuyện có bằng chứng, chắc chắn thật. Niệm Phật vãng sanh, chính là chuyện 

có bằng chứng. Vì ở đời mọi sự có thể giả, chỉ có việc vãng sanh, là hào tơ 

không thể giả. Những thánh hiền hào kiệt, giảng đạo luận đức, tu nhân hành 

nghĩa xưa nay, đâu chỉ ngàn vạn, nhưng cái chết của họ, thường là già bệnh. 

Còn  biết  trước  giờ  chết,  tắm  rửa  sạch  sẽ  mà  hóa,  hoặc  hương  lạ  khắp  nhà, 

hoặc nhạc trời nghinh đón, thì từ lúc có nhân loại đến nay, chưa có một người. 

Chỉ có người niệm Phật, những điềm lành này, nhiều vô số, chẳng ai hưởng 

dụng hơn người niệm Phật, cũng chẳng ai tôn quý hơn người niệm Phật. Khi 

sắp ra đi, đã an nhàn như thế, thì chỗ đến, chắc chắn là rất phúc. Vì vậy muốn 

đem  chuyện người vãng  sanh  trích lục mấy  mươi điều, đặt  tên “Vãng  Sanh 

Sự Lược”, cũng muốn kiến hiền tư tề, cùng sanh an dưỡng. 

Bồ-tát Vãng Sanh Loại 

Như Lai thọ ký vãng sanh. Đại Vô Lượng Thọ Kinh nói: “Di-lặc bạch 

Phật rằng: ‘Ở thế giới này, có bao nhiêu Bồ-tát vãng sanh Cực Lạc?’ Phật bảo 

Di-lặc: ‘ở thế giới này, có 62 ức Bồ-tát bất thoái, vãng sanh nước ấy. Bồ-tát 

tiểu hạnh, không thể tính đếm. Không chỉ nước này, mà những cõi Phật khác, 

như nước Phật Viễn Chiếu, có 180 ức Bồ-tát, đều sẽ vãng sanh, cho đến mười 

phương cõi Phật, người vãng sanh nhiều vô số. Nếu ta nói cho hết, một kiếp 

cũng không thể hết.’  

Văn  Thù  Nguyện  Sinh.  Quán  Phật  Tam  Muội  Kinh  nói:  Phật  thọ  ký 

Văn Thù, sẽ sinh Cực Lạc. Kệ phát nguyện của Văn Thù rằng: “Nguyện con 

khi  lâm  chung,  trừ  hết  các  chướng  ngại,  diện  kiến  Phật  Di-đà,  vãng  sanh 

nước An Lạc. Sanh nước Phật kia rồi, thỏa mãn đại nguyện con, A-di-đà Như 

Lai, hiện tiền thọ ký cho.” 

Phổ Hiền  cầu  sanh.  Hoa Nghiêm  Kinh, Bồ-tát  Phổ  Hiền, liệt kê mười 

đại nguyện, khắp vì chúng sanh, cầu sanh Tịnh độ. Kệ rằng: “Nguyện con khi 

mạng sắp chung, trừ hết tất cả các chướng ngại, mắt thấy đức Phật A-di-đà, 

liền được vãng sanh nước An Lạc”. 

Kệ luận Tịnh độ. Bồ-tát Thiên Thân, người Thiên Trúc, tạo rất nhiều bộ 

luận.  Lên  nội  viện  Đâu-suất,  gặp  Phật  Di-lặc.  Tạo  “Vô  Lượng  Thọ  Kinh 

Luận” và “Tịnh Độ Kệ”, “Ngũ Môn Tu Pháp”, phổ khuyến vãng sanh. 

Thỉnh  Phật  giáng  thế.  Bồ-tát  Ngũ  Thông  ở  chùa  Kê  Đầu  Ma,  Thiên 

Trúc,  dùng  thần  thông  đến  nước  Cực  Lạc,  gặp  Phật  A-di-đà,  thỉnh  rằng: 

“Chúng sanh ở cõi Ta-bà, nguyện sinh Tịnh độ, không có bóng Phật, xin Phật 

giáng xuống”. Phật bảo: Ngươi xuống trước, Ta sẽ xuống liền”. Ngũ Thông 


43 

trở  về,  đã  thấy  Phật  ở  đó,  Phật  cùng  50  vị  Bồ-tát,  ngồi  trên  hoa  sen.  Ngũ 

Thông bèn chép lại truyền bá, xem “Cảm Thông Truyện”. 

Tạo  Luận  Khởi Tín.  Bồ-tát Mã  Minh,  tổ thứ 12  Tây  Trúc,  viết “Luận 

Khởi Tín”, sau cầu sanh Tịnh độ. 

Tập  thiện  vãng  sanh.  Kinh  Đại  Bi  nói:  “Phật  bảo:  sau  khi  ta  diệt  độ, 

Bắc Thiên Trúc quốc có một Tỷ-kheo, tên Kỳ-bà-ca, tu tập vô lượng đù các 

Bồ-đề  thiện  căn  tối  thắng.  Sau  khi  mạng  chung,  sanh  sang  nước  Phật  Vô 

lượng  Thọ.  Ở  nước  Phật  ấy,  trồng  các  thiện  căn,  sau  sẽ  làm  Phật,  hiệu  Vô 

Cấu Quang”. 

Được vô sanh nhẫn. Bồ-tát Sanh Địa Kinh nói: “Phật bảo: ‘Lúc bấy giờ 

Sai-ma-kiệt, được vô sanh pháp nhẫn, 500 thiện năm, 25 tín nữ, đều lên vị bất 

thoái, sau khi mạng chung đều được về nước Phật Vô lượng Thọ’”. 

Ghi tên vào thắng hội. Thiền sư Trường Lô Trách, theo di chúc của đại 

sư Huệ Viễn, lập Liên Hoa Thắng hội. Một đêm nọ nằm mộng thấy một thiếu 

niên, mặc đồ trắng quấn khăn đen, tướng mạo khôi ngô, chắp tay nói: “Muốn 

gia nhập Liên Hoa Thắng hội của ngài, xin ghi danh”. Sư hỏi tên gì, tên “Phổ 

Tuệ”,  thiếu  niên  đáp. Ghi xong,  lại  nói: “Anh tôi  tên  Phổ  Hiền, cũng muốn 

ghi danh”. Tỉnh dậy thấy lạ, bỗng nhớ tới phẩm Ly  Thế Gian của kinh Hoa 

Nghiêm có tên hai vị Bồ-tát Phổ Tuệ, Phổ Hiền. Hai đại Bồ-tát này, sao thầm 

gia hộ như thế? Liền ghi hai Bồ-tát làm hội thủ. Đại sư Liên Trì nói: ‘Hễ tăng 

kết liên xã,  cổ  thanh ghi danh. Đúng!  Tịnh độ chẳng phải là duyên nhỏ, hễ 

bằng sự chân thành, thì minh thông linh ứng, chẳng phải miễn cưỡng. 

Cao Tăng Vãng Sanh Loại 

Đại  sư  Huệ  Viễn.  Huệ  Viễn  người  Lâu  Phiền,  Nhạn  Môn,  thời  Đông  Tấn. 

Bác thông thế điển, đặc biệt giỏi  lục kinh (Thi,  Thư, Lễ, Nhạc, Dịch, Xuân 

Thu). Nghe pháp sư Đạo An giảng kinh Bát-nhã, liền khai ngộ xuất gia. Năm 

thứ 6 niên hiệu Thái Nguyên, qua Tầm Dương, thấy Lô Sơn nhàn tịch, có thể 

ẩn tu, liền cảm sơn thần hiện mộng, một đêm mưa gió sấm sét, cây gỗ tự đến. 

Thứ sử Hoàn Y, xây đại điện, đặt tên Thần Vận. Do Huệ Vĩnh ở Tây Lâm, 

nên gọi chỗ ngài là Đông Lâm. Lập Liên Hoa xã, 30 năm không ra khỏi chùa, 

chuyên chí Tây Phương. Đặt ra sáu thời, niệm Phật không dứt. Cao tăng, học 

giả nhà Nho sự Liên xã 123 vị, trừng tâm hệ niệm, ba lần thấy Phật A-di-đà, 

nhưng giấu không nói ra. 19 năm sau, đêm 30 tháng 7, ở Bát-nhã, vừa xuất 

định, thấy Phật A-di-đà, thân khắp hư không, vô lượng hoá Phật, Quan Âm 

Thế  Chí  hầu  hai  bên  trái  phải.  Lại  thấy  dòng  chảy  ánh  sáng,  phân  làm  14 

nhánh,  chảy  vòng  quanh  lên  xuống,  diễn  thuyết  diệu  pháp.  Phật  bảo:  “Ta 

dùng bổn nguyện lực, đến an ủi con, sau bảy ngày, con sẽ sanh lên nước ta”. 

Lại thấy Phật-đà-da-xá, Tuệ Trì, Tuệ Vĩnh, Lưu Di Dân, đều ở bên Phật. Sư 

mừng rỡ, bảo các môn nhân rằng: “Khi ta mới tới đây, đã ba lần thấy Thánh 

tướng, nay lại thấy nữa, ắt sanh Tịnh độ vậy”. Đến kỳ, ngồi yên mà hoá, lúc 

đó vào ngày mồng 6 tháng 8 năm niên hiệu Nghĩa Hy thứ 12. 


44 

Tuệ Vĩnh. Tuệ Vĩnh đời nhà Tấn, người Hà Nội. Xuất gia năm 2 tuổi, 

đệ tử Đạo An, cùng bổn sư với Tuệ Viễn. Năm đầu niên hiệu Thái Nguyên, 

đến Lô Sơn, thứ sử Đào Phạm sửa nhà làm chùa Tây Lâm cho ngài ở. Ngài 

dứt  hết  duyên  trần,  để  chí  nơi  An Dưỡng. Năm thứ 10 niên hiệu Nghĩa  Hy 

mắc bệnh nặng, bỗng dậy mặc áo liệm chắp tay, chúng thất kinh hỏi, sư nói: 

“Phật  đến  rước  ta”.  Nói  xong  thị  tịch,  hương  lạ  bảy  ngày  mới  hết.  Đường 

Huyền Tông ban thuỵ Giác Tịch Đại Sư. 

Tăng Duệ. Đông Tấn tăng, người Ký Châu. Sư từng du học các phương, 

đến tới Thiên Trúc, sau khi trở về Quan Trung, theo đại sư La-thập, bẩm thọ 

nghĩa kinh. Sau nhập Liên Xã ở Lô Sơn, chuyên tâm niệm Phật. Năm thứ 16 

niên hiệu Nguyên Gia đời nhà Tống, bỗng báo chúng rằng: “Ta sắp đi đây”. 

Quay  mặt  về  phía  tây  chắp  tay  mà  tịch.  Mọi  người  thấy  một  hoa  sen  bằng 

vàng trước giường sư, rồi biến mất, khói thơm ngũ sắc, trong phòng bay ra. 

Tăng Hiển. Trúc Tăng Hiển đời nhà Tấn, du lịch Giang Tả, mắc bệnh, 

chuyên  tâm niệm Phật  vãng  sanh  Tây  Phương,  vất  vả không lùi. Bỗng  thấy 

ánh sang của Phật A-di-đà chiếu vào thân mình, liền hết bệnh, ngồi dậy tắm 

rửa, nói với mọi người những gì mình thấy, đồng thời giảng nhân quả, lời lẽ 

khẩn thiết, sang hôm sau ngồi yên mà chết. 

Tuệ  Quang.  Tuệ  Quang  nhà  Tề,  ở  Lạc  Dương,  viết  các  bộ  sớ  Hoa 

Nghiêm, Niết Bàn, Thập Địa. Một hôm mắc bệnh, thấy chư thiên xuống đón, 

Quang nói: “Tôi chỉ nguyện sanh về Tịnh độ mà thôi”. Liền chuyên chí niệm 

Phật, sau thấy hoá Phật xuống đón, Quang lạy xuống nói: “Nguyện nhiếp thọ 

con”. Vừa nói xong, liền tắt thở. 

Đạo  Trân.  Đạo  Trân  đời  nhà  Lương,  ở  Lô  Sơn  tu  tịnh  nghiệp,  từng 

mộng thấy có một chiếc thuyền đi về phía tây, hỏi đi đâu, người trên thuyền 

trả lời về nước Cực Lạc. Trân xin đi theo, người trong thuyền nói: “Ông chưa 

xây  nhà  tắm  cho  tăng,  chưa  tụng  kinh  A-di-đà,  không  được  theo”.  Sau  khi 

tỉnh dậy, liền xây nhà tắm cho tăng, tụng kinh A-di-đà. Sau thấy một cái đài 

bạc hạ xuống mặt hồ. Trân giữ kín tướng lành ấy, không nói cho ai nghe. Một 

đêm nọ, người trong thôn thấy lưng chừng núi, có cả ngàn ngọn nến, tưởng là 

các vua chư hầu bái kiến thiên tử. Ngày mai hỏi thăm, mới biết Trân đã thị 

tịch. 

Thần  Loan. Đàm  Loan  nhà  Hậu Nguỵ,  lúc  nhỏ  du  lịch  Ngũ  Đài Sơn, 

cảm động sự linh dị mà xuất gia, nhưng tánh thích trường sinh, theo học Tiên  

Kinh của Đào Ẩn Cư. Sau gặp Bồ-đề Lưu-chi, bèn hỏi: “Phật có thuật trường 

sinh bất tử không?” Chi cười nói: “Trường sinh bất tử, là của đạo Phật”. Bèn 

trao  cho  cuốn  “Thập  Lục  Quán  Kinh”,  bảo:  “Hành  trì  theo  kinh  này,  thì 

không còn sanh trở lại trong tam giới nữa, không còn qua lại trong sáu đường 

nữa, đó là trường  thọ  vậy, hằng  sa kiếp  thạch cũng  không  thể  sánh”.   Loan 

vui  mừng,  đốt  kinh  Tiên,  chuyên  tu  tịnh  nghiệp.  Nóng  lạnh  bệnh  tật,  chưa 

từng có chút biếng nhác, vua Nguỵ gọi là Thần Loan. Một hôm thấy một thầy 


45 

người  Thiên  Trúc  bảo  rằng:  “Tôi  là  Long  Thọ,  vì  thầy  cùng  chí,  nên  đến 

thăm”.  Loan  tự  biết  giờ đến,  tập họp  chúng  dạy:  “Các khổ địa ngục, không 

thể không sợ; cửu phẩm Tịnh độ, không thể không tu”. Bảo đệ tử niệm Phật 

lớn  tiếng, rạp mình lạy  về  hướng  Tây  mà  tịch. Đại chúng nghe nhạc  trời từ 

hướng Tây đến, rất lâu mới hết. 

Đại sư Trí Giả. Trí Khải đời nhà Tuỳ, hiệu Trí Giả đại sư. Lúc nhỏ thấy 

tượng là lễ, thấy sư là xá, năm 18 tuổi, xuất gia ở chùa Quả Nguyện. Sau lễ 

Tuệ  Tư  làm  thầy,  viết  “Quán  Kinh  Sớ”,  và  “Thập  Nghi  Luận”,  tán  dương 

Tịnh độ. Sắp thị tịch, bảo chúng đệ tử rằng: “Duyên đời đã mãn”. Xướng đề 

kinh  “kinh  Thập  Lục  Quán”  xong,  lại  nói:  “Tây  Phương  Tịnh  độ,  dễ  đến 

không  người,  tướng  xe  lửa  hiện.  Một  niệm  cải  hối,  còn  được  vãng  sanh, 

huống người giới định huân tu?” Trí Lãng hỏi: “Không biết đại sư lên quả vị 

nào?”  Sư  nói:  “Chỉ  lên ngũ  phẩm”.  Lại  nói:  “Quán Âm  đại  sĩ  đến  đón  ta”. 

Nói xong, xưng Tam bảo danh, như nhập thiền định. 

Đăng pháp sư. Đăng pháp sư đời nhà Tuỳ, giảng kinh Niết-bàn ở chùa 

Hưng  Quốc,  Tịnh  Châu.  Những  người đến  nghe  kinh,  sư  đều khuyên  niệm 

Phật  vãng  sanh.  Năm  thứ  12  niên  hiệu  Khai  Hoàng  mạng  chung,  hương  lạ 

đầy phòng. Khi chôn, mây lành thơm phúc, che khắp trời đất. 

Hoà  thượng  Thiện  Đạo.  Thiện  Đạo  đời  nhà  Đường,  nào  năm  Trinh 

Quán gặp đạo tràng Cửu Phẩm của thiền sư Đạo Xước ở Tây Hà, vui mừng 

nói: “đây quả là cốt yếu của nhập Phật”. Bèn hết long tu tập, ngày đêm không 

nghỉ. Mỗi  khi nhập  thất, quỳ niệm  Phật, hết  sức mới  nghỉ. Bất kể  lạnh như 

nóng, ra khỏi thất là nói pháp Tịnh độ cho người, hơn 30 năm chưa từng ngủ 

nghỉ.  Thích  ăn đồ  thừa bỏ,  hôi  dơ  tự dọn.  Suốt  cuộc  đời,  tiền  cúng  dường, 

ngài  mang  chép  được  10  vạn  quyển  kinh  Di-đà,  vẽ  300  tấm  Tịnh  Độ  Biến 

Tướng Đồ (Biến tướng: tranh vẽ hình Phật và những câu chuyện trong kinh), 

những người được ngài giáo hoá rất nhiều. Có người tụng kinh Di-đà 10 vạn 

biến, đến 50 vạn biến; có người niệm Phật một ngày một vạn danh hiệu, đến 

10  vạn  danh  hiệu;  những  người  đắc  niệm  Phật  Tam-muội,  vãng  sanh  Tây 

phương rất  nhiều,  không  thể  tính  đếm.  Kệ  khuyến  thế  của  ngài  rằng:  “Dần 

dần da nhăn tóc bạc, kìa ai gối mỏi chân run; dù cho vàng ngọc đầy nhà, khó 

tránh  thân  già  khổ  bệnh;  dù  anh  đủ  các  khoái  lạc,  vô  thường cũng  đến  ghé 

thăm; chỉ  có  đường  tắt  tu  hành,  là  niệm  A-di-đà  Phật”.  Một  hôm  bỗng  bảo 

mọ người rằng: “Thân này đáng chán, tôi về Tây đây”. Bèn leo lên cây liễu 

mà tịch. Cao Tông biết, ban hiệu chùa “Sắc Tứ Quang Minh”. 

Khang Pháp sư. Thiếu Khang đời nhà Đường, người Tấn Vân, 15 tuổi 

thông “Pháp  Hoa”,  “Lăng  Nghiêm”.  Trong  những  năm  Trinh  Nguyên,  thấy 

chữ  trong  chùa  Bạch  Mã  phóng  quang,  đến  nơi,  thì  là  “Văn  Hoá  Đạo  Tây 

Phương” của hoà thượng Thiện Đạo. Liền nguyện rằng: “Nếu có duyên với 

Tịnh độ, xin phóng quang lần nữa”. Nguyện xong, ánh sáng rực rỡ hơn. Bèn 

đến ảnh đường của hoà thượng Thiện Đạo ở Trường An chiêm lễ, bỗng thấy 


46 

di ảnh bay lên không trung. Sau đến Tân Định, trước dạy trẻ con niệm Phật. 

Lúc đầu, người nào niệm một câu, cho một xu. Kế đến niệm mười câu, cho 

một xu. Hơn một năm, bất kể lớn nhỏ giàu nghèo đều biết niệm Phật. Lại xây 

dựng đạo  tràng  Tịnh độ ở  núi  Ô  Long, khuyến  khích  tu  học.  Hai mươi mốt 

năm sau, vào ngày 3 tháng 10, dặn dò tăng tục rằng: “Nên khởi tâm vui thích 

Tịnh độ, khởi tâm yếm ly Ta-bà”. Liền phóng mấy đường ánh sáng rồi tịch. 

Hoài Ngọc. Hoài Ngọc đời nhà Đường, người Đài Châu. Mặc áo bố ăn 

ngày một bữa, thường ngồi không nằm. Tụng kinh Di-đà 30 vạn biến, niệm 

Phật một ngày năm vạn câu. Thiên Bảo Nguyên niên, Thấy thánh tượng đầy 

khắp hư không, một  người mang đài bạc  tới, Hoài Ngọc nghĩ: “Ta một đời 

tinh tấn tu hành cốt chí tâm ở đài vàng, nay chỉ được đài bạc ta quyết không 

vãng sinh. Suy nghĩ thế xong thì thấy Đức A Di Đà từ từ bay về hương Tây 

biến mất. Từ ấy trở đi Hoài Ngọc càng thêm tinh tấn, ngày 21, Phật cùng chư 

Bồ Tát lại hiện khắp cả hư không, đức A Di Đà lần này tay cầm đài vàng đến 

tiếp dẫn. Ngọc nghĩ: Nguyện ta đã trọn vậy. Bèn chắp tay hướng về phía Tây 

thị tịch, lúc ấy trong không trung phát ra muôn ngàn âm nhạc. Thái Thủ Tụng 

nói rằng : “Thầy tôi một niệm lên sơ địa, trăm ngàn khí nhạc thảy đồng ca; 

cây hòe cổ thụ nơi đầu ngõ, trên cành có quải một kim đài”. 

Đạo  Ngang.  Đạo  Ngang  đời  nhà  Đường,  người  Nguỵ  Quận,  thường 

giảng Hoa Nghiêm, Địa Luận, khuyên người cầu sanh Tây phương. Sau biết 

trước giờ chết, bảo tháng 8 thị tịch, nhiều người không tin. Đến ngày mồng 1 

tháng 8, không bệnh hoạn, hỏi giờ ngọ đến chưa, bèn thăng toà, tự đốt hương 

trầm, dẫn tứ chúng thuyết giới Bồ-tát. Thuyết xong, thấy chư thiên sặc sỡ, âm 

nhạc lảnh lót, bảo chúng rằng: “Đâu-suất Đà Thiên đón ta. Nhưng thiên đạo 

là gốc sanh tử, chẳng phải bổn nguyện của ta. Ta vốn cầu sanh Tây phương, 

nhưng không biết vì sao không được”. Chốc lát thiên nhạc ẩn mất, hương hoa 

kỹ nhạc Tây phương hiện ra, đầy cả hư không. Đại chúng nhìn lên, trầm trồ 

khen ngợi. Ngang nói: “Tướng Tịnh độ hiện, ta vãng sanh đây”. Nói xong, lư 

hương bỗng rơi xuống tay, liền nơi toà cao mà hoá. 

Tăng Huyễn. Tăng Huyễn đời nhà Đường, người Tịnh Châu. Ban đầu 

niệm Di-lặc, cầu sanh trời Đâu-suất. Năm 90 tuổi, gặp ngài Đạo Xuyết, được 

nghe Tịnh độ, mới đổi sang niệm Phật Di-đà, ngày lạy cả ngàn lạy, một long 

không  mệt  mỏi.  Sau  có  bệnh,  bảo  đệ  tử  rằng:  “Phật  A-di-đà,  trao  cho  ta 

hương y. Quan Âm, Thế Chí hầu hai bên trái phải, ta đi đây”. Nói xong thị 

tịch. Bảy ngày hương lạ chưa hết. Lúc ấy có hai thầy Khải Phương, Viên Quả, 

chính mắt thấy việc ấy, cũng phát tâm dũng mãnh, nguyện sanh Tây phương. 

Ngày đêm niệm Phật không ngừng, bỗng thấy bên hồ thất bảo, Phật và đại sĩ 

ngồi bảo đài, hai thầy đảnh lễ. Đức Phật A-di-đà nói: “Người nào niệm danh 

hiệu ta, đều được sanh lên nước ta”. Lại thấy ba bậc thềm báu, bậc dưới toàn 

người cư sĩ, bậc thứ hai nửa tăng nửa tục, bậc thứ ba toàn tu sĩ. Tất cả đều chí 


47 

tâm niệm Phật, sanh lên nước ấy. Năm ngày sau, bỗng nghe tiếng chuông, hai 

thầy cùng viên tịch. 

Thọ  Hồng.  Thọ  Hồng  đời  nhà  Đường,  người  Phần  Dương.  Một  long 

niệm Phật, cầu sanh Tây phương. Lâm chung, thấy thiên tử trời Đâu-suất đến 

đón.  Hồng  nghĩ:  “Ta  cầu  Tây  phương,  không  sanh  lên  cõi  trời”.  Liền  bảo 

chúng niệm Phật, không lâu, Hồng nói: “Phật từ Tây phương đến”. Nói xong 

liền ra đi. 

Đại Hành. Đại Hành đời nhà Đường, ở núi Thái, tu Phổ Hiền Sám Pháp 

ba năm, cảm đại sĩ hiện thân. Về già vào nhà chứa kinh, thuận tay rút cuốn 

kinh A-di-đà, ngày  đêm  trì  tụng đến 21  ngày. Thấy trên đất lưu  ly,  Phật  và 

thánh  chúng hiện  thân.  Vua  Hy  Tông  nghe chuyện,  vời  vào  cung,  ban  hiệu 

Thường Tinh Tấn Bồ-tát. Một năm sau, đât lưu ly lại hiện, ngày hôm đó vãng 

sanh. Mùi hương lạ cả tuần, nhục thân không hoại. 

Minh Thiêm. Minh Thiêm đời nhà Đường, về già chuyên tâm nơi Cực 

Lạc, niệm Phật không ngừng. Có người mỉa mai già rồi, sư nói: “Mười niệm 

thành công, vẫn được thấy Phật. Lo gì?” Sau có chút bệnh, làm chay từ biệt 

mọi người ở chùa Hưng Thiện. Lúc ấy Phòng Huyền Linh, Đỗ Như Hối đều 

có dự. Quá ngọ, sửa thân niệm Phật, liền nói: “Phật đến rồi, hai đại sĩ cũng 

đến”. Đứng dậy chắp tay mà tịch. 

Thiền  sư  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ.  Diên  Thọ  thời  Ngô  Việt,  người  Dư 

Hàng.  Lúc  chưa xuất  gia  làm quan coi kho của  huyện,  lấy  bạc  của  kho đến 

Tây Hồ mua cá phóng sanh, mắc tội chết. Nghe sắp tử hình, sung sướng nói: 

“lần này tuy chết, nhưng chắc chắn được vãng sanh Tây phương. Chúng sanh 

được ta thả, không biết bao nhiêu mà kể”. Tiền Mục Vương phóng thích cho 

làm  tăng,  ban  cho  tên  Diên  Thọ.  Xuất  gia  với  Thuý  Nham,  tham  học  với 

Thiều  quốc  sư  ở  Thiên  Thai,  phát  minh  tâm  yếu.  Sau  ở  chùa  Vĩnh  Minh, 

chuyên tu tịnh nghiệp, tối qua núi khác, hành đạo niệm Phật. Người ta thường 

nghe nhạc trời trên không, vua Trung Ý khen rằng: “Từ xưa đến nay cầu Tây 

phương,  chưa ai  thiết  tha như  vậy”.  Bèn cho  xây  dựng  Tây  Phương  Hương 

Nghiêm Điện, để cho thành tựu chí nguyện. Sáng sớm ngày 26 tháng 2 năm 

thứ 8 niên hiệu Khai Bảo, đốt hương báo chúng, ngồi kiết già mà tịch. Sau có 

một thầy đến từ Lâm Xuyên, hằng ngày đi nhiễu quanh tháp. Có người hỏi vì 

sao  nhiễu tháp,  sư nói:  “Tôi bị bệnh chết  xuống âm phủ,  thấy  bên  trái  điện 

thờ một  tượng  tăng,  Minh  Vương  sáng  tối  lễ  bái, hỏi, có  người nói:  “Đó  là 

thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ ở Hàng Châu. Ai chết cũng qua đây, thầy này 

sanh Tây phương thượng thượng phẩm, Diêm vương trọng đức, nên lễ kính”. 

Chí  Thông.  Chí  Thông  nhà  Hậu  Tấn, người Phụng  Tường. Nhân  thấy 

nghi thức Tịnh độ của đại sư Trí Giả, thích quá, từ đó chuyên tâm niệm Phật. 

Sau  thấy  bạch  hạc  khổng  tước  phía  Tây  hạ  xuống,  lại  thấy  hoa  sen búp nở 

trước  mặt,  bèn nói: “bạch  hạc  khổng  tước,  là  cảnh  Tịnh  độ;  tướng  liên  hoa 


48 

quang, là nơi thọ sanh. Tịnh độ hiện vậy”. Liền đứng dậy lễ Phật mà đi. Khi 

hoả tang, có mây lành ngũ sắc, quây quần trên ngọn lửa, xá lợi vô số. 

Viên  Tịnh  Thường  pháp  sư.  Tỉnh  Thường  đời  nhà  Tống,  người  Tiền 

Đường, bảy tuổi xuất gia, 17 tuổi thọ giới Cụ túc, giới luật tinh nghiêm. Sau 

trụ ở chùa Chiêu Khánh ở Tây Hồ, Hàng Châu, mộ di phong của Lô Sơn, bèn 

chích  máu  chép  phẩm  Tịnh  Hạnh  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  hồi  hướng  Tây 

phương.  Những  sĩ  đại  phu  dự  hội,  xưng  đệ  tử  Tịnh  Hạnh,  và  Văn  Chánh 

Công  Vương Đán làm  thượng thủ, nhất  thời công  khanh quan  lại  cộng  120 

người,  Tỳ-kheo  1000  người.  Hàn  lâm  Tô  Dị  Giản,  viết  lời  tựa  phẩm  Tịnh 

Hạnh, đến nói: “Tôi sẽ trải tóc để nâng chân Phật, xẻo thịt để được nghe pháp, 

mà còn không từ, huống hồ một chút học thức kém cõi, mà tiếc sao!” Ngày 

12 tháng giêng năm Thiên Hy, kiết già niệm Phật. Một lát, bỗng nói: “Phật đã 

đến.” Rồi an nhiên mà tịch. 

Tịnh Quán. Tịnh Quán đời nhà Tống, trụ am Tịch Quan ở Gia Hoà, tu 

Tịnh Độ Sám Pháp hơn 10 năm, bảo đệ tử rằng: “Ta qua ngày 27 sẽ đi”. Đến 

kỳ trước hai ngày, thấy hoa sen hồng, ngày kế lại thấy sen vàng đầy thất, có 

hoá đồng tử ngồi trên hoa sen, buộc đai tiên. Đến ngày thứ ba, vào khám thờ 

ngồi, bảo chúng niệm Phật, một lát liền đi. 

Từ  Vân  Sám  Chủ.  Tuân  Thức  đời  nhà  Tống,  người  huyện  Lâm  Hải, 

Đài Châu. Học hàng cao cổ, nổi danh cả Chiết Tây, Chiết Đông. Chuyên tu 

Tịnh độ, thường hành Ban Chu Tam-muội, 90 ngày đêm không ngủ nghỉ, da 

chân  rách  nát, ói  ra  máu.  Mộng  thấy  Quan Âm  lấy  tay  chỉ  vào  miệng,  cho 

uống  Cam-lộ,  thấy  thân  tâm  mát  mẻ,  bệnh  liền  lành.  Viết  “Tịnh  Độ  Quyết 

Nghi Hạnh Nguyện”, và “Tịnh Độ Sám Pháp” lưu hành nơi cõi đời. Hôm sắp 

lâm chung, đốt hương lễ Phật, nguyện sanh Tây phương, tối thì viên tịch, mọi 

người thấy sao rơi ở núi Linh Thứu. 

Viên  Chiếu  Tông  Bổn  thiền  sư.  Tông  Bổn  đời  nhà  Tống,  người  Vô 

Tích,  Thường  Châu.  Ban  đầu  nương  thiền  sư  Thiên  Y  Hoài,  niệm  Phật  có 

chút đắc lực, sau đến Tịnh Từ, phụng chiếu vào Đông Kinh. Hằng ngày mật 

tu Tịnh độ. Pháp sư Lôi Phong, hồn du Tịnh độ, thấy một đoá hoa đẹp, hỏi, 

có người  nói:  “Hoa  này  đợi  Tịnh  Từ  Tông  Bổn  thiền  sư.”  Lại  Tư  Phúc  Hi 

Công,  cũng đến đảnh  lễ  cúng  vàng,  hỏi  nguyên  do,  Công nói:  “Trong  định 

thấy hoa sen bằng vàng, sen ấy đợi Tông Bổn”. Lại thấy hoa sen vô số, trong 

đó  có một hoa bị  héo, hỏi  thì  được  trả  lời:  “Sen  này  của người  thoái đoạ”. 

Hỏi:  “Tông  Bổn  tu  thiền,  vì  sao  có  tên  nơi  Tịnh  độ?”  Trả  lời:  “Tuy  ở  nhà 

Thiền, nhưng cũng tu Tịnh độ”. Sau lâm chung, ngồi yên mà tịch.  Thuỵ hiệu 

Viên Chiếu thiền sư. 

Cửu  Pháp  Hoa.  Khả  Cửu  đời  nhà  Tống,  ở  Minh  Châu,  thường  tụng 

Pháp  Hoa,  nguyện  sinh  Tịnh  độ,  người  thời  bấy  giờ  gọi  “Cửu  Pháp  Hoa”. 

Năm  Nguyên  Hựu  thứ 8,  81  tuổi,  ngồi  tịch.  Ba ngày  sau  sống  lại,  bảo mọi 

người rằng: “Ta thấy cảnh  Tịnh độ,  giống  như  trong kinh nói, trên đài sen, 


49 

đều có tên người được sanh lên. Thấy một đài vàng, ghi tên Huân Công viện 

Quảng Giáo phủ Thành Đô, một ghi Tôn Thập Nhị Lang ở Minh Châu, một 

ghi Khả cửu. Một đài bạc, ghi Từ Đạo Cô ở Minh Châu”. Nói xong lại chết. 

Năm năm sau Từ Đạo Cô chết, hương lạ khắp phòng. Mười hai năm sau Tôn 

Thập Nhị Lang chết, nhạc trời cung đón, đều như báo trước. Hoa sen đề tên, 

có người sẽ cho là không thật, nhưng một người sau khi ngồi tịch sống lại, lại 

huyền ký trước mấy năm, chẳng lẽ không đáng tin sao? 

Đại sư Tiệt Lưu. Đại sư tên Hành Sách, con thứ 8 của Tưởng Tư Nông 

(một chức quan) ở Nghi Hưng thời Minh mạt. Cha là Lộc Trường tiên sinh, 

mộng  thấy  đại  sư  Hám  Sơn  vào  phòng  ngủ  của  hai  ông  bà,  lát  được  báo 

Dương phu nhân sanh được một công tử, chính là sư. Năm 18 tuổi, cha mất, 

chôn cất xong, theo hoà thượng Nhược Am Thông Vấn xuất gia. Sau nhận lời 

thỉnh mời của viện Phổ Nhân ở Ngu Sơn, xiển dương pháp môn Tịnh độ, mỗi 

ngày sáu thời niệm Phật, tự đặt công khoá ngày một vạn danh hiệu Phật, dù 

bận  cũng  không  được  thiếu.  Từng  soạn  “Liên  Tạng”  1  tập.  Ngày  mồng  9 

tháng 7 năm thứ 19 niên hiệu Khang Hy thị tịch. Phút lâm chung, có đồng từ 

phương xa ngay giờ ngọ trai, đang ăn bỗng thả đũa, cả buổi mới tỉnh. Hỏi vì 

sao, đồng tử nói: “Giờ khắc đó có Tiệt Lưu hoà thượng vãng sanh, thổ địa sai 

con nâng phan để tiễn”. Lại có người họ Ngô ở phía Nam thành, chết đã mấy 

ngày, bỗng nhập vào đứa nhỏ trong nhà nói, đích thân thấy Minh vương quỳ 

đưa tiễn, hôm đó ở Minh Phủ nghỉ hành hình một ngày. 

Tăng Ni Vãng Sanh Loại 

Ni Đại Minh. Ni Đại Minh đời nhà Tuỳ, mỗi khi vào thất lễ niệm, mặc 

đồ  sạch  sẽ,  miệng  ngậm  trầm  hương,  Văn  Đế  sau  rất  tôn  trọng.  Ngày  lâm 

chung, mọi  người  nghe  trầm hương  đầy  thất, phút chốc  ánh  sáng  như mây, 

mờ dần về hướng Tây. 

Ni  Tịnh  Chân.  Ni  Tịnh  Chân  đời  nhà  Đường,  ở  chùa  Tích  Thiện, 

Trường  An, đi khất  thực mặc áo  vá,  tụng kinh  Kim  Cang  10  vạn biến, một 

long niệm Phật. Bảo đệ tử rằng: “Trong 5 tháng, thấy Phật mười lần, hai lần 

thấy  đồng  tử đùa  vui  trên hoa  sen báu, ta  đã được sanh thượng phẩm”. Nói 

xong, kiết già mà tịch, ánh sáng lành đầy thất. 

Ni Ngộ Tánh. Ni Ngộ Tánh đời nhà Đường, ở Lô Sơn niệm Phật, chí 

nguyện vãng sanh, bỗng nghe âm nhạc trên không trung, bảo các đệ tử rằng: 

“Ta đã được sanh trung phẩm, thấy những người cùng chí tinh tấn niệm Phật, 

đều có hoa sen đợi chờ, các con cố gắng nỗ lực”. Nói xong liền tịch. 

Ni  Năng  Phụng.  Ni  Năng  Phụng  đời  nhà  Tống,  người  Tiền  Đường. 

Chuyên  tu  tịnh  nghiệp,  từng  nằm  mộng  thấy  ánh  sáng  Phật  chiếu  vào  thân 

mình, và nghe những tiếng an ủi trong không trung, báo với đồ chúng rằng: 

“Giờ vãng sanh đã đến”. Giây lát, nghe tiếng niệm Phật của Phụng rất mãnh 

liệt, nhìn vào thì thấy chắp tay về phía Tây mà tịch, hương lạ khắp phòng, âm 

nhạc xa xa phía Tây. 


50 

Ni Pháp Tạng. Ni Pháp  Tạng  đời nhà Tống, ở  Kim  Lăng,  chuyên  chí 

niệm Phật, bất kể bận rảnh, đêm thấy Phật Bồ-tát đến, ánh sáng chiếu diệu, 

chắp tay niệm Phật mà đi. 

Lời  bàn:  Đại  sư  Liên  Trì  nói:  “Phật  cho  Di  mẫu  xuất  gia,  than chánh 

pháp do đây mà diệt. Những người nữ xuất gia, đều được như năm người trên, 

thì chánh pháp xương thạnh, nhưng thực sự không được vậy, Phật huyền ký, 

không sai vậy”. 

Vương Thần Vãng Sanh Loại 

Ô  Trường  quốc  vương.  Vua  Ô  Trường,  tuy  bận  trăm  công  ngàn  việc, 

nhưng vẫn tranh thủ niệm Phật. Từng bảo thị thần rằng: “Trẫm làm vua, tuy 

hưởng phúc lạc, nhưng đâu tránh được vô thường. Nghe nước Phật A-di-đà ở 

Tây phương, có thể bền lâu, trẫm sẽ phát nguyện, cầu sanh Tây phương”. Do 

đó ngày  đêm  sáu  thời hành đạo niệm Phật, mỗi  lần   cúng tăng,  vua  và phu 

nhân, đích thân sớt bát, suốt 30 năm không gián đoạn. Khi sắp băng hà, sắc 

mặt tươi vui, cùng thấy hoá Phật đến đón, rất nhiều điềm lành. 

Tống  Thế  tử.  Tống  Nguỵ  Thế  Tử,  cha  con  ba  người,  cùng  một  quận 

chủ,  cùng  tu  Tây  phương,  chỉ  vợ  không  tu.  Sau  quận  chủ  chết  sớm,  chết  7 

ngày sống lại, bảo mẹ rằng: “Con thấy trong hồ thất bảo ở Tây phương, con, 

ba và anh, ba người đều có hoa sen, sau sẽ sanh lên ở đó. Chỉ có mẹ không có, 

do  đó  con  quay  trở  lại  báo  đáp,  mong  mẹ  sớm  niệm  Phật”.  Nói  xong,  lại 

nhắm  mắt  ra đi.  Người mẹ  từ  đó  phát  khởi  niềm  tin,  niệm  Phật  không  mệt 

mỏi, sau cũng ngồi mà tịch, lâm chung đều có điềm lành. 

Tham quân Lưu Di Dân. Lưu Di Dân đời nhà Tấn, người Bành Thành, 

hậu duệ của Sở Nguyên Vương. Từ nhỏ đã mồ côi cha, thờ mẹ nổi tiếng có 

hiếu. Ban đầu làm Phủ tham quân, sau từ chức ẩn cư. Tạ An, Lưu Dụ cùng 

tiến cử nhưng không chịu, vào Lô Sơn, tham dự Liên xã của đại sư Tuệ Viễn, 

chuyên chí niệm Phật, siêng năng không biếng trễ. Từng trong định, thấy ánh 

sáng của Phật, toàn sắc vàng. Trải qua 15 năm, thấy Phật A-di-đà phóng ánh 

sáng nơi giữa chân mày, đưa tay an ủi. Di Dân chắp tay khẩn thiết nói: “Như 

Lai có thể lấy tay xoa đầu con, lấy y che thân con không?” Phật liền lấy tay 

xoa đầu, lấy y đắp lên cơ thể Di Dân. Một đêm nọ, lại mộng thấy Phật A-di-

đà sau gáy có viên quang, ngực có chữ 卍 vạn, chỉ nước tám công đức trong 

hồ, bảo uống, Di Dân uống thấy ngọt, nghe mùi hương lạ phát ra các lỗ chân 

long,  bèn  bảo  mọi  người  rằng:  “Duyên  Tịnh  độ  đến  rồi”.  Thắp  hương  đối 

trước Phật nguyện: “Con nhờ di giáo của Phật Thích-ca, biết có Phật A-di-đà, 

con đốt hương trước cúng Phật Thích-ca, kế cúng Phật A-di-đà, và kinh Diệu 

Pháp Liên Hoa. Nguyện tất cả chúng sanh, đều sanh về Tịnh độ”. Nói xong, 

chắp tay về hướng Tây mà tịch. 

Trương Địch trợ giáo. Trương Địch đời nhà Tống, người Tiền Đường. 

Quan  trợ  giáo,  thọ  Bồ-tát  giới  với  luật  sư  Viên  Tịnh.  Hỏi  thăm  pháp  môn 

Tịnh độ, đốc chí tu trì, thệ sanh An Dưỡng. Mỗi khi niệm Phật, rống cao cho 


51 

đến khi hết hơi mới thôi. Một hôm nói với Viên Tịnh rằng: “Trong định thấy 

chim  Ca-lăng-tần-già  trắng,  chao  liệng  trước  mắt”.  Ba  năm  sau,  ngồi  quay 

mặt hướng Tây, niệm Phật mà tịch. 

Tiến sĩ Vương Long Thư. Vương Nhật Hưu đời nhà Tống, người Long 

Thư. Thanh khiết đoan tịnh, thông khắp kinh sử. Một hôm bỏ hết, nói rằng: 

“Những thứ ấy đều là nghiệp tập, chẳng phải pháp rốt ráo, tôi quyết về Tây 

phương”. Từ đó tinh tấn niệm Phật. Năm 60 tuổi, ăn mặc đơn giản, ngày lạy 

ngàn lạy, nửa đêm mới ngủ. Soạn “Tịnh Độ Văn” khuyên đời tu tịnh nghiệp. 

Ba ngày trước khi mất, từ biệt bạn bè, qua giờ đọc sách, như thường lễ niệm, 

bỗng cao giọng niệm Nam mô A-di-đà Phật, “Phật đến đón ta”, ngồi yên mà 

tịch. Có người mộng thấy hai đồng tử, dắt ngài đi về hướng Tây, vì vậy nhà 

nhà vẽ tượng, cúng ngài như thần. 

Cát  Phồn  đại  phu.  Cát  Phồn  đời  nhà  Tống,  người  Trừng  Giang.  Còn 

nhỏ đã đỗ Khoa Đệ, làm quan đến Triều Tán. Nơi công sở nhà riêng, đều làm 

tịnh  thất,  thiết  tượng  Phật.  Từng  vào  thất  lễ  tụng,  xá-lợi  từ  trên  không  rơi 

xuống. Hằng ngày dung tịnh nghiệp khuyến hoá mọi người, phần nhiều nghe 

theo. Có một thầy trong định hồn lên Tịnh độ, thấy Cát Phồn ở đó. Sau không 

bệnh, ngồi quay mặt về phía Tây mà tịch. 

Đề Hình Dương Vô Vi. Dương Kiệt đời nhà Tống, người Vô Vi châu, 

hiệu  Vô  Vi  Tử.  Tuổi  trẻ  đăng  khoa,  làm  quan  đến  chức  Thượng  Thư,  Đề 

điểm hình ngục  Chiết  đông,  Chiết  tây.  Tôn  sung  Phật  pháp,  giác  ngộ  thiền 

tong, nhưng bảo chúng sanh căn có lợi độn, chỉ có Tây phương Tịnh độ, dễ 

hiểu dễ hành. Từng viết lời tựa của “Thiên Thai Thập Nghi Luận”, lời tựa của 

“Tịnh Độ Quyết Nghi Tập”, xiển dương pháp môn Tịnh độ. Về già vẽ tượng 

Phật Di-đà một trượng sáu, tuỳ hạnh cúng dường. Chiêu cảm Phật đến đón, 

ngồi yên mà tịch. 

Văn Ngạn Bác lộ công. Văn Ngạn Bác đời nhà Tống, sung tín Tam bảo, 

chuyên  tu  tịnh  nghiệp.  Lúc  ở  Kinh  Sư,  kết  xã  niệm Phật  với  pháp  sư  Tịnh 

Nghiêm. Từng giáo hoá cả vạn người, các đại sĩ phu thời bấy giờ từng viết kệ 

tặng  Ngạn  Bác  rằng:  “Biết  anh  dũng  cảm  lớn  như  trời,  nguyện  kết  Tây 

phương chục  vạn người; không chỉ một  mình  sanh Tịnh độ, mọi người đều 

được đứng đầu thuyền”. Lâm chung không bệnh, an nhiên niệm Phật mà đi. 

Chung  Ly  Thiếu  sư.  Chung  Ly  Cẩn  đời  nhà  Tống,  ngày  còn  làm  Đề 

Hình ở Chiết Tây, gặp Từ Vân Sám chủ, bèn tin sâu Tịnh độ. Sau làm ở Khai 

Phong, ra cơ quan thì tận tuỵ với việc nước, về nhà thì niệm Phật không mệt 

mỏi. Bỗng nửa đêm hối thúc gia nhân dậy, đòi tắm rửa thay áo ngồi tịch. Cả 

nhà thấy Cẩn ngồi trên hoa sen xanh, nhạc trời cung đón về Tây. 

Quận thủ Tiền Tượng Tổ. Tiền Tượng Tổ đời nhà Tống, hiệu Chỉ Am. 

Ngày còn làm quận thủ Kim Lăng, ngoài việc quan, niệm Phật không nghỉ. 

Từng ở Hương Châu, xây dựng hơn mười nơi tiếp đãi am viện, đều lấy Tịnh 

độ Cực Lạc đặt tên. Từ khi từ chức Tả Thừa Tướng, càng chuyên tâm niệm 


52 

Phật hơn. Tháng 2 năm thứ 4 niên hiệu Gia Định, có chút bệnh, đòi bút viết 

kệ, kiết già mà tịch. Sau có người mộng Tượng Tổ sanh Tây phương làm Bồ-

tát Từ Tế. 

Vương Mẫn Trọng Thị Lang. Vương Cổ đời nhà Tống, tự Mẫn Trọng, 

làm quan đến chức Lễ Bộ Thị Lang. Từ nhân ái vật, 7 đời không sát sanh, tỏ 

ngộ thiền tông, lại để tâm Tịnh độ. Sáng tác “Trực Chỉ Tịnh Độ Quyết Nghi 

Tập”  3  quyển,  phổ  khuyến  niệm  Phật,  đi  đứng  nằm  ngồi,  chỉ  quán  tưởng 

niệm Phật, tay chưa từng rời xâu chuổi. Sau ngồi yên niệm Phật, tắm rửa thay 

đồ mà tịch. Có một thầy hồn lên Tịnh độ, thấy Vương Cổ và Cát Phồn ở đó, 

vãng sanh càng có chứng cứ. 

Cư sĩ Vãng Sanh Loại 

Chu  Tục  Chi.  Chu Tục Chi  đời nhà  Tấn, người Nhạn  Môn.  Mười  hai 

tuổi thông Ngũ kinh (thi, thư, dịch, lễ, xuân thu), Ngũ vĩ (kim, mộc, thuỷ, hoả, 

thổ), hiệu “Thập Kinh Đồng Tử”. Công Khanh tiến cử, đều không chịu nhậm 

chức. Theo Tuệ Viễn ở Lô Sơn, tham dự Liên xã. Văn Đế lên ngôi, triệu vào 

cung đối đáp, vua đại hỷ, thời bấy giờ gọi Thông Ẩn tiên sinh. Sau ở Chung 

Sơn, chuyên tâm niệm Phật, càng già càng tinh tấn. Một ngày nhìn lên không 

trung nói: “Phật đến đón ta”. Chắp tay mà tịch. 

Tống Mãn. Tống Mãn đời nhà Tuỳ, người Thường Châu. Đếm hạt đậu 

niệm Phật, chứa được 30 thạch (1 thạch = 10 đấu). Tháng 9 năm thứ 8 niên 

hiệu Khai Hoàng, sau khi trai tăng xong, ngồi mà tịch. Mọi người thấy thiên 

hoa và nghe hương lạ, Tống Mãn cưỡi không về Tây. 

Trịnh Mục Khanh. Trịnh Mục Khanh đời nhà Đường, cả nhà niệm Phật, 

trong những năm Khai Nguyên bệnh nặng, có người xin làm thịt cá dâng, cự 

tuyệt  không  cho.  Tay  cầm  lư hương, nguyện  cầu vãng  sanh, bỗng hương  lạ 

nghe khắp, yên lặng mà tịch. Người cậu là thượng thư Tô Đĩnh, mộng thấy 

Mục Khanh ngồi trên sen báu. 

Nguyên  Tử  Tài.  Nguyên  Tử  Tài  đời  nhà  Đường,  ở  chùa  Quan  Âm, 

Nhuận Châu, thông kinh A-di-đà, niệm Phật. Bỗng mắc bệnh nhẹ, nghe mùi 

hương tiếng nhạc trong không trung, tợ có người nói: “Nhạc thô đã qua, nhạc 

tế tiếp đến, anh sắp đi vậy”. Niệm Phật mà tịch, hương lạ mấy ngày mới hết. 

Tôn Lương. Tôn Lương đời nhà Tống, người Tiền Đường. Ẩn cư đọc 

đại tạng, nhất là được yếu chỉ kinh Hoa Nghiêm. Thọ Bồ-tát giới với luật sư 

Đại Trí, ngày niệm Phật cả vạn lời, 20 năm không ngừng nghỉ. Bỗng bảo gia 

nhân thỉnh tăng hộ niệm, hỗ trợ vãng sanh. Chư tăng đến, niệm Phật mới một 

lát, hướng không trung chắp tay nói: “Phật Bồ-tát đã đến”. Liền ngồi xuống 

mà tịch. 

Vương  Điền.  Vương  Điền  đời  nhà  Tống,  người  Tứ  Minh,  hiệu  Vô 

Công Tẩu. Thông đạt tong chỉ của Thiền tông, giáo môn của Thiên thai. Sáng 

tác “Tịnh  Độ  Tự  Tín  Lục”,  vãn niên chuyên tâm niệm  Phật, ngồi hướng  về 

phía Tây mà tịch. Hương lạ thơm phức, khi thiêu, được 108 viên xá lợi. 


53 

Tôn  Trung.  Tôn  Trung  đời  nhà  Tống,  người  Tứ  Minh.  Sớm  mộ  Tây 

phương, dựng am niệm Phật. Sau có bệnh, thỉnh trăm tăng niệm Phật, bỗng 

hướng  không  trung  chắp  tay,  bắt  Song  Ấn,  vui  vẻ  mà  tịch.  Cả  thành  nghe 

nhạc trời hương lạ, dần dần mất về phía tây. Hai con cũng chuyên tâm niệm 

Phật, lần lượt ngồi tịch. 

Trầm Thuyên. Trầm Thuyên đời nhà Tống, nhà ở Tiền Đường, cùng vợ 

là Thi Thị, chuyên tu Tịnh độ. Những việc lành nào làm được, đều hồi hướng 

Tây phương Tịnh độ. Sau vợ chồng lần lượt vãng sanh, đều được Phật Bồ-tát 

đến đón, thiên nhạc vang rền. 

Đường Thế Lương. Đường Thế Lương đời nhà Tống, người Cối Kê, trì 

giới niệm Phật, tụng kinh Di-đà 10 vạn biến. Một hôm bỗng nói: “Phật đến 

đón  ta”.  Nói  xong  tác  lễ,  liền  mệnh  chung.  Có  người  ở  núi  Đạo  Vị,  mộng 

phía Tây có ánh sáng lạ, phan hoa thiên nhạc, có tiếng nói trong không trung 

rằng: “Đường Thế Lương đã vãng sanh Cực Lạc”. 

Lục  Tuấn.  Lục  Tuấn  đời  nhà  Tống,  người  Tiền  Đường.  Lúc  trẻ  làm 

quan,  về  sau  từ quan,  chuyên  tu  Tịnh độ. Mỗi  khi  sám hối trước  Phật,  là  lệ 

ướt mi. Lâm chung thỉnh luật sư Viên Tịnh, khai thị Tây phương, tụng “Quán 

Kinh”  đến “Phẩm  Thượng”,  Viên  Tịnh  nói:  “có  thể đi được rồi”.  Tuấn nói: 

“Chúng thánh chưa đông đủ, đợi một lát”. Giây lát, bỗng dậy đến giường tre, 

ngồi quay mặt về hướng Tây mà tịch. 

Ngô  Tử  Chương.  Ngô  Tử  Chương  đời  nhà  Nguyên,  người  Tô  Châu. 

Làm nghề thầy thuốc, cùng với anh là Tử Tài, theo hoà thượng Vân Ốc, tinh 

cần niệm Phật, đóng cửa hành trì. Sau không bệnh chắp tay niệm danh hiệu 

Phật, an nhiên mà tịch. 

Liên Hoa  Thái Công.  Liên Hoa Thái Công đời nhà Minh, người Việt. 

Cả đời mộc mạc, siêng năng niệm Phật ngày đêm, sau khi chết, trên quan tài 

bỗng  nở  đoá  sen,  bà  con  kinh  ngạc  tán  than,  do  đó  biết  chắc  Thái  công  ắt 

vãng sanh. 

Hoa cư sĩ. Hoa Mỗ đời nhà Minh, người Gian Can. Chân chất, chỉ biết 

niệm Phật cầu sanh Tây phương. Trung niên, giao hết sự nghiệp cho con cái, 

ở thất, không màng chuyện thế gian, sáng tối chỉ siêng năng niệm Phật. Khi 

sắp chung, tự biết giờ chết, thay áo mũ, vĩnh biệt mọi người mà tịch. 

Ngô cư sĩ. Ngô Mao, sáu chi tộc hai họ Dương, Ngô đời nhà Thanh. Trì 

giới tu thiện, niệm Phật không nghỉ. Năm đầu niên hiệu Thuận Trị, gặp lính 

Tả Thị vượt sông, cả nhà lánh hết, chỉ một mình Ngô Mao ở lại giữ nhà, bị 

giặc  đâm bảy giáo mà  chết. Giây  lát,  người  em đến  thăm, tỉnh lại nói  rằng: 

“Ta bị nghiệp xưa, đáng lẽ phải làm thân heo 7 kiếp, nhưng nhờ trì trai giữ 

giới, bị 7 mũi giáo để giải oán kia, từ đây sinh thẳng Tây phương”. Sau chủ 

binh Tả thị hoảng hốt thấy trên không có một vị thần, cờ lọng trước sau, tôn 

nghiêm không gì sánh, nói: “Ta là Ngô Mao đây. Trên đường lên thiên giới, 


54 

đi  ngang  qua  đây”.  Nói  xong  không  thấy  nữa,  chủ  binh  liền  vẽ  tượng  Ngô 

Mao để kính lễ. 

Chu  Ích Sinh.  Chu Ích Sinh,  thế  tộc  ở Côn Sơn. Ở sau  Thị Kiều,  làm 

nghề thầy thuốc, những ai nghèo khó chỉ giúp, không lấy tiền. Cả ngày niệm 

Phật  không  nghỉ,  một  lòng  cầu  sanh  Tây  phương.  Năm  Ất  Tỵ  niên  hiệu 

Khang Hy, tuổi đã gần 70, bỗng muốn thệ thế, bảo mọi người rằng: “Lấy bút 

nghiên lại, ta muốn viết kệ”. Viết xong, liền an nhiên niệm Phật mà đi. 

Trầm  Thừa  Tiên.  Trầm  Thừa  Tiên  ở Côn  Sơn,  ở phường Tuyên  Hoá, 

làm  nghề  thợ  mộc.  Hơn  70  tuổi,  trì  trai  niệm  Phật,  chuyên  tu  Tịnh  độ,  tay 

không rời búa rìu, mà tiếng niệm Phật không dứt. Tháng 3 năm thứ 10 niên 

hiệu Khang Hy, biết trước giờ chết, trước ba ngày, từ biệt bạn bè bà con, nói: 

“Tôi  sắp  vãng sanh  Tây  phương, từ đây không còn  gặp  nhau nữa”. báo với 

con  cái  rằng:  “Cha ngày mai 15 sẽ  vãng sanh”. Sáng  sớm  tắm  rửa  thay  đồ, 

ngồi quay mặt về hướng Tây, đốt hương niệm Phật mà tịch. 

Vương Mãnh Lân.  Vương Mãnh Lân, con nhà Nho ở Côn Sơn, cả đời 

dạy  học,  chân chất.  Có một đứa con trai, hiệu Tương  Thần,  rất  có hiếu với 

cha mẹ.  Mạnh  Lân  cả ngày  chỉ  niệm  Phật. Niên  hiệu Khang  Hy  thứ  41, đã 

ngoài  70  tuổi.  Đầu  đông,  có  chút  bệnh,  vào  thượng  tuần  tháng  11  tôi  hỏi, 

Mạnh Lân nói: “ngày 17, là ngày vía đản sanh của Phật A-di-đà, hôm đó tôi 

đi”. Tôi nói: “Đến ngày ấy, tôi sẽ đến tiễn tiên sinh”. Đến ngày 17, sáng sớm 

đến hỏi thăm, tuy nằm bệnh, nhưng vẻ mặt tự tại. Tôi nói: “tiên sinh nên phát 

tâm  Bồ-đề.  Kinh  nói:  ‘Tu  hành  không  phát  tâm  Bồ-đề,  giống  như  cày  mà 

không xuống giống’”. Tôi đọc Tứ hoằng thệ nguyện, rồi giải thích kỹ, Mạnh 

Lân gật đầu. Tôi nói: “Tôi tạm biệt, lát nữa quay lại”. Rồi tôi dặn dò con trai 

Tương Thần rằng: “Nếu cha con mất, chớ có khóc lóc”. Sau giờ cơm, tôi lại 

đến, Mạnh Lân đã niệm Phật mà đi. Trong gia tộc của Mạnh Lân, có Trinh 

Sinh, là bà con bên nội của tôi. Cha Trinh Sinh là Nhan Phu, là bạn đạo của 

Côn  Tường, sùng phụng Tam bảo. Còn  anh chàng đẹp trai  Trinh Sinh,  giỏi 

viết  lách,  nhiều  tập  khí,  nhưng  không  tín  phụng.  Một  hôm  mắc  bệnh,  thấy 

một con quỷ mặt đen to lớn, bảo là oán cừu đời trước, Trinh Sinh sợ hãi, mới 

tinh tấn niệm Phật, cầu sanh Tây phương. Niệm Phật hơi biếng nhác, là quỷ 

lại  hiện.  Khi  lâm  chung,  khí  lực  kiệt  tận,  tiếng  niệm  nhỏ  dần,  mất  dần  về 

hướng Tây. Theo lý mà đoán, tuy không có dị hương thiên nhạc, nhưng chắc 

chắn vãng sanh Tây phương. 

Tô  Kỳ  Sơn.  Tô  Kỳ  Sơn  ở  Côn  Sơn,  tên  Khởi  Phụng,  ấu  niên  để  chí 

thiền  tông,  tham  khắp  tri  thức,  có  ngộ nhập.  Một  đời  không  giết  hại,  trùng 

kiến  không  làm  tổn  thương.  Về  già  chuyên  tu  Tịnh  độ,  đi  đứng  nằm  ngồi, 

chưa từng gián đoạn. Năm Kỷ Mão niên hiệu Khang Hy, tuổi đã 80, gặp trời 

lạnh, quấn chăn mà ngồi, trưa ngày 26 tháng 11, bảo cháu Điện Phương rằng: 

“Duyên Tịnh độ đã chín, ba ngày trước, đã thấy Phật đến, ta không muốn nói 

ra, giờ tý đêm nay, ta sẽ vãng sanh”. Rồi dậy mặc thêm áo, đốt hương đèn, 


55 

ngồi hướng về phía  Tây,  bảo mọi  người  trong nhà  trợ niệm  vãng  sanh.  Sắp 

đến canh ba, tiếng niệm nhỏ dần, yên lặng mà tịch. 

Ngô Kính Sơn. Ngô Kính Sơn với Tô Kỳ Sơn, ở cùng làng, bạn đạo với 

nhau, hơn 70  tuổi, phát nguyện tham  học.  Thiện hữu  Tô Điện  Phương  thấy 

ông  tuổi  già,  khuyên  chuyên  tu  về  Tây  phương,  có  thể  một  đời  thành  tựu. 

Ngô Kính Sơn tin theo, ngày đêm niệm Phật không nghỉ. Chưa đến một năm, 

người  thân  của  Ngô  Kính  Sơn  đến,  nói  với  Điện  Phương  rằng:  “Sáng  nay 

Kính Sơn, thấy thần Hộ Pháp hiện, tiếp dẫn vãng sanh”. Lúc sắp đi an nhiên 

mà tịch, dặn tôi đến cám ơn”. 

Vương Cư Vinh. Thái Thương Vương Cư Vinh, từ nhỏ giữ giới tu học, 

kiến  địa  siêu  việt.  Sau  tu  Tịnh  độ,  ngày  niệm  cả  vạn  danh  hiệu,  nóng  lạnh 

không nghỉ. Ngày 2 tháng 8 năm Khang Hy thứ 56, biết trước giờ chết, thỉnh 

trưởng  lão  Kiền  Hành  am  Tịnh  Danh  đến,  muốn  ngài  khai  thị,  đồng  thời 

chứng  minh.  Mặt  trời  vừa  đứng  bóng,  thầy  Kiền  Hành  bảo:  “Sao  không  để 

ngày mai hẳn đi?” Cư Vinh đáp: “Con đã quyết định hôm nay rồi”. Sau khi 

viết kệ, bảo con gái chuẩn bị quan tài, liền chắp tay niệm Phật mà đi. Con gái 

bồng  để  vào  quan  tài,  nhưng  bồng  không  nổi,  nguyện  thầm,  liền  bồng  lên 

được. Thọ thế 81 tuổi. 

Đồng Tử Vãng Sanh Loại 

Hai  Sa-di.  Hai  Sa-di  ở  Vấn  Châu  đời  nhà  Tuỳ,  cùng  niệm  Phật.  Một 

trưởng giả bỗng chết, đến Tịnh độ gặp Phật,bạch rằng: “Có hai Sa-di trẻ cùng 

tu, có được vãng sanh không?” Phật đáp: “Nhờ họ khuyên ông, ông mới phát 

tâm, nay ông được về, trợ tu tịnh nghiệp, sau ba năm, sẽ cùng đến đây”. Đến 

kỳ hai người đều thấy đến, đại địa chấn động, thiên hoa phấp phới, hai Sa-di 

cùng tịch. 

Đồng tử Nguyện Vãng. Sư Duy Ngạn đời nhà Đường, tu Tịnh độ Sám 

Pháp, tinh tấn không mệt mỏi. Thấy Quan Âm, Thế Chí hiện ra trong không 

trung,  vui  mừng,  muốn  tìm  hoạ  sĩ  để  vẽ.  Bỗng  có  hai  người,  tự  nói  họ  vẽ 

được, vẽ xong biến mất. Ngạn bèn báo cho chúng đệ tử rằng: “Ta nay vãng 

sanh, ai đi cùng ta?” Đồng tử Nguyện Vãng xin theo, sư bảo về từ biệt cha 

mẹ,  cha  mẹ  cho  là  nói  đùa,  không  tin.  Lát  sau,  tắm  rửa  thay  đồ,  đi  trước. 

Ngạn lấy bút làm kệ khen, viết xong, cũng ngồi yên mà tịch. 

Sư Tán. Sư Tán đời nhà Tống, người Ung Châu. Xuất gia từ nhỏ, năm 

14 tuổi, niệm Phật không dứt. Bỗng mắc bệnh chết đột ngột, lát sau tỉnh lại, 

nói với thầy và cha mẹ rằng: “Phật A-di-đà ở đây, con sẽ đi theo”. Hàng xóm 

thấy đài báu trên không trung, năm màu sáng lạ, mất dần về hướng Tây. 

Hà Đàm Tích. Hà Đàm Tích đời nhà Nguyên, năm 18 tuổi, thọ Bồ-tát 

giới, cả ngày niệm Phật. Một hôm nghe trống canh tư liền dậy, mẹ bảo còn 

sớm quá. Tích nói: “Con thấy Phật A-di-đà đến, lọng hoa đón con”. Bèn ngồi 

mà tịch. 


56 

Ngô Mỗ. Ngô Mỗ, người Chiết, tổ phụ đều là tú tài. Năm đầu niên hiệu 

Thuận  Trị,  đại  binh  vây  thành,  cha  mẹ  ly  tán.  Ngô  bị  bắt,  phục  dịch  cho 

tướng, lúc ấy mới 13 tuổi, tự than ta vốn con nhà Nho, nay hạ tiện như vầy, ắt 

là túc nghiệp. Bèn lập thệ trước Phật, ăn chay niệm Phật, ngày tụng kinh Kim 

Cang một biến, hồi hướng Tây phương. Năm 16 tuổi, bổn quan phát lương, 

bèn  dung  tiền  lương,  mua  hương  cúng  Phật,  quỳ  tụng  thánh  hiệu  A-di-đà. 

Đến  ngày  22  tháng 10  năm Đinh Dậu,  bỗng  báo  với  bổn  quan, muốn  sanh 

Tây  phương.  Bổn  quan  không  tin,  mắng  là  vọng  ngôn, nói  bậy.  Ngày  hôm 

sau, lại đến Đề đốc xin, Đề đốc tức giận, đưa đến bổn quan đánh 15 roi, Ngô 

không chút oán hận. Lại từ biệt tất cả bạn bè, nói mồng 1 tháng 11 vãng sanh. 

Canh 5 hôm đó, tắm rửa đốt hương, lạy Phật xong, rồi đến trên thuyền bổn 

quan lạy từ biệt. Bổn quan giận quá, sai lính theo đến chỗ đốt thân, thấy Ngô 

lạy  về  hướng  Tây  ba  lạy,  ngồi  yên  nói  kệ.  Nói  kệ  xong,  tự phun  lửa  Tam-

muội, đốt thân. Cả trại lính đều nhìn lạy từ xa, bổn quan đóng cửa trai giới. 

Khen rằng: “Thân mặc giáp sắt, chân đạp kim liên; nguyện các tướng sĩ, mỗi 

tỉnh thức liền”. 

Phụ Nữ Vãng Sanh Loại 

Tuỳ hoàng hậu. Hoàng hậu vua Văn Đế đời nhà Tuỳ, họ Độc Cô, tuy ở 

vương  cung,  nhưng  rất  chán  thân  nữ,  thường  niệm  Phật  A-di-đà,  cầu  sanh 

Tịnh độ. Ngày Giáp Tý tháng 8 tạ thế, hương lạ đầy thất, tất cả âm nhạc, tự 

nhiên  khởi  xướng.  Vua  hỏi  Đô-đề-tư-na,  điềm  lành  gì  vậy?  Tư-na  trả  lời: 

“Hoàng Hậu chuyên tu tịnh nghiệp, được sanh nước Phật, nên có điềm lành 

này”. 

Vợ Ôn Tĩnh Văn. Vợ Ôn Tĩnh Văn đời nhà Đường, người Tịnh Châu. 

Nằm bệnh khá lâu, chồng khuyên niệm Phật, bèn chí tâm niệm Phật một năm. 

Một  hôm  bỗng  thấy  thánh  cảnh  Tịnh  độ,  nói  với  chồng  rằng:  “Em  đã  thấy 

Phật, tháng sau sẽ đi. Đồng thời dặn dò cha mẹ, cũng sanh Tây phương”. Nói 

xong, an tường mà tịch. 

Lý Thị. Lý Thị ở Hồ Môn đời nhà Tống, người Thượng Ngu. Sau khi 

chồng chết, ngày đêm cao thanh niệm Phật, và tụng kinh A-di-đà hơn 10 năm 

không biếng trễ. Một hôm thấy một thầy đội ô đỏ, nói: “Cô vào giờ Tý ngày 

15 vãng sanh”. Hỏi thầy là ai, thầy đáp: “Là người mà cô niệm đó”. Lý Thị 

bèn từ biệt thân thích, ngồi yên thị tịch. Mọi người thấy ánh sáng lạ chói mắt, 

sau bảy ngày, thân thể như bình thường, trà tỳ xá lợi vô số. Hôm sau chỗ trà 

tỳ, sanh một bông hoa, giống hoa Anh Túc trắng. 

Trịnh Thị. Trịnh Thị đời nhà Tống, người Tiền Đường. Hằng ngày tụng 

kinh Phổ Môn, niệm Phật không nghỉ. Sau khi bệnh đòi tắm rửa, tắm xong, 

ngồi quay mặt về hướng Tây, hỏi người nhà: “Nghe tiếng khánh không? Phật 

và Bồ-tát sắp đến”. Kế đó mừng nói: “Phật và Bồ-tát đến rồi”. Chắp tay mà 

tịch. 


57 

Vương Thị phu nhân. Vương Thị vợ Tống Kinh Vương, chuyên tu tịnh 

nghiệp,  sáng  tối  cần  mẫn.  Tất  cả  những  người  hầu  hạ,  đều  bắt  chước  phu 

nhân. Chỉ có một người thiếp giải đãi, phu nhân la trách, bèn tỉnh ngộ tinh tấn. 

Người thiếp ấy bỗng không bệnh mà chết, trở về báo mộng cho người thiếp 

khác rằng: “Nhờ phu nhân dạy, em đã được sanh An Dưỡng”. Phu nhân chưa 

tin.  Lát sau, mộng cùng dạo chơi ao báu với thiếp, thấy một hoa áo trời phấp 

phới, ghi rằng Dương Kiệt; một hoa triều phục dáng ngồi, ghi rằng Mã Vu. 

Lại  thấy  đài  vàng,  quang  minh  chiếu  diệu.  Thiếp  chỉ  tay  nói:  “Đây  là  chỗ 

sanh của phu nhân”. Tỉnh mộng, càng them tinh tấn, năm 81 tuổi, sáng sinh 

nhật,  tả  hữu  vừa  dâng  quà  mừng  thọ,  phu  nhân  tay  cầm  hương  đèn,  đứng 

trước Quan Âm đại sĩ mà tịch. 

Lục Thị Nghi Nhân. Lục Thị Nghi Nhân đời nhà Tống, vợ quan Triều 

Thỉnh Vương dư. Thường tụng Pháp Hoa, để tâm nơi Tịnh độ, mỗi khoá lễ, 

niệm cả vạn danh hiệu Phật, luôn như vậy 30 năm. Một hôm bỗng nghe trống 

trời tự kêu, liền ngồi quay mặt hướng Tây, hai tay bắt ấn mà tịch. 

Cung Thị. Cung Thị ở Tiền Đường đời nhà Tống, ngày đêm niệm Phật, 

tụng  kinh Di-đà.  Sau  mắc  bệnh,  thỉnh  luật  sư  Hanh  khai  thị,    khai  thị  chưa 

xong, ngồi yên mà tịch. Lão thiếp theo thị, cũng niệm Phật không nghỉ. Một 

hôm mộng thấy Cung Thị báo rằng: “Con đã sanh Tịnh độ, mẹ bảy ngày nữa 

vãng sanh”. Đến ngày quả nhiên không bệnh mà tịch. 

Hạng Thị. Hạng Thị đời nhà Tống, pháp danh Diệu Trí, goá bụa, có hai 

đứa con gái đều đi tu, siêng năng niệm Phật. Khi chết hương lạ đầy thất, kiết 

ấn quay mặt về phía Tây, cười nhẹ mà đi. 

Bùi thị Nữ. Bùi thị Nữ ở Phần Dương đời nhà Tống, chuyên chí niệm 

Phật, nóng lạnh không nghỉ. Ngày lâm chung, đốt hương, nói “Phật mang đài 

sen đến đón, ta sẽ vãng sanh”. Sau đó thiên hoa rơi xuống, an toạ mà tịch. 

Trầm  Thị. Trầm  Thị đời nhà Tống, từ  nhỏ  ăn chay  niệm  Phật,  lấy họ 

Chương,  cứu  người  đói  lạnh.  Có  chút bệnh,  càng  tinh  tấn  niệm  Phật.  Bỗng 

thấy chư thiên Bồ-tát thánh chúng, hiện ra trước mắt, ngày đó an tường mà đi. 

Tôn Thị. Tôn Thị ở Tứ Minh đời nhà Tống, goá bụa niệm Phật, 30 năm 

không biếng trễ. Sau có chút bệnh, mộng thấy cùng lễ sám với 8 thầy. Tỉnh 

dậy, tắm rửa thay đồ, thỉnh tăng lễ sám, ngồi tụng kinh đến nhất tâm bất loạn. 

tay trái bắt ấn mà tịch, xa gần đều nghe tiếng nhạc trong không trung. 

Lâu Thị. Huệ Tĩnh họ Lâu đời nhà Tống, lấy Chu Nguyên Khanh ở Tự 

Bạc. Từng đọc “Truyền Đăng”, phát minh tâm địa. Đặc biệt lấy Tịnh độ làm 

ý hướng, niệm Phật không dứt. Về già mắc bệnh, bỗng thấy hoa sen sắc tía, 

có vô số hoá Phật, hương lạ đầy thất. Bảo người nhà trợ niệm, lát sau liền đi. 

Tần Thị. Tịnh Kiên họ Tần đời nhà Tống, chán ghét thân nữ, trì trai giữ 

giới. Đọc các kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Quang Minh, Bát Nhã, không để 

thời  gian  rảnh  rỗi.  Sáng  tối  tu  Di-đà  sám,  lạy  ngàn  lạy  mỗi  ngày.  Lâu  sau, 

thấy ánh sáng vào nhà, ngồi quay mặt hướng Tây mà tịch. 


58 

Lương  Thị  Nữ. Lương Thị  Nữ đời nhà  Tống,  ở Phần Dương, hai mắt 

đều mù,  gặp  sa môn khuyên  niệm Phật. Hơn  ba năm, hai mắt  sáng  lại.  Sau 

bỗng thấy Phật Bồ-tát phan lọng đến đón, ngay hôm ấy thị tịch. 

Tưởng Thị. Tưởng Thị ở Hưng Hoá, năm 40 tuổi, chồng chết, chôn cất 

xong, khóc với con rằng: “Vô thường đến, chẳng ai có thể thay thế. Thí như 

mẹ nay cũng chết, các con cũng không biết làm sao. Từ nay về sau, mẹ phát 

tâm ăn chay niệm Phật, mọi việc giao hết cho các con. Mấy đứa con thuận ý 

mẹ, che cho mẹ một chòi lá, cấm túc niệm Phật, nóng lạnh không nghỉ, trải 

qua 5 năm như vậy. Đến ngày 20 tháng 5 năm Canh Tý niên hiệu Thuận Trị, 

bỗng nói với các con rằng: “Làm cho mẹ cái quan tài, giờ ngọ ngày 23, mẹ về 

Tây phương”. Rồi đi từ biệt hàng xóm. Đến ngày, niệm Phật mà đi. 

Hạ  Thị.  Hạ  Thị  ở  Tỳ  Lăng,  vợ  Phan  Hướng  Cao.  Hướng  Cao  rất  tin 

Phật, Hạ và chồng cùng tu tịnh nghiệp, hằng ngày tụng kinh Kim Cang. Sáng 

tối, lễ bái niệm Phật, hồi hướng Tây phương. Tháng 7 năm Canh Thân niên 

hiệu Khang Hy, có bệnh, biết  trước  giờ  ngọ  ngày  29  vãng sanh.  Đến  ngày, 

con cháu tụ tập, lại thỉnh chư thiện hữu đến, đồng thanh niệm Phật, chắp tay 

mà đi. 

Lục  Thị.  Lục  Thị  ở  Thái  Thương, vợ Trương Quý  Tư  ở Quan Ngoại. 

Năm 17 tuổi, trường trai niệm Phật, đồng thời tụng kinh Kim Cang, chú Đại 

Bi  hồi  hướng  Tây  phương.  Thấy  người  sát  sanh,  tức  phát  nguyện  cứu  độ. 

Tháng 9 năm thứ  24 niên hiệu Khang Hy, thấy  trên không  trung thuyền  và 

kiệu về hướng tây, kiệu và thuyền đều do chư tăng khiêng và chèo. Hai hôm 

sau, an nhiên niệm Phật mà đi, hôm ấy là ngày 26 tháng 9. 

Ác Nhân Vãng Sanh Loại 

Trương  Thiện  Hoà.  Trương  Thiện  Hoà  đời nhà  Đường,  làm  nghề mổ 

trâu. Lâm  chung  thấy  đàn  trâu  lại  nói  tiếng người  đòi mạng, sợ quá bảo vợ 

rằng: “Nhanh thỉnh tăng sám hối cho tôi”. Tăng đến bảo Trương Thiện Hoà 

rằng: “trong Quán Kinh nói: người lâm chung tướng ác hiện ra, chí tâm niệm 

Phật, tức  được vãng sanh”. Hoà nói: “Địa Ngục đến rồi, không có thì giờ lấy 

lư hương”. Liền dùng tay phải bật lửa, tay trái cầm hương, quay mặt về phía 

Tây chí thiết niệm Phật, chưa được 10 tiếng, nói: “Phật đến đón tôi”, liền ra 

đi. 

Oánh  Kha.  Oánh  Kha  đời  nhà  Tống,  tuy  là  người  xuất  gia,  nhưng 

không kiêng rượu thịt. Tự nghĩ ta là người tu, mà lại làm như vậy, tương lai 

đoạ  lạc  làm  sao?  Nhờ  huynh  đệ  mang  cho  cuốn  “Vãng  sanh  truyện”,  đọc 

xong  một  truyện,  gật  đầu  đắc  ý,  bèn  ngồi  quay  mặt  hướng  Tây,  tuyệt  thực 

niệm Phật. Qua 3 ngày, mộng thấy Phật báo cho biết: “Con còn sống được 10 

năm nữa, phải cố gắng”. Kha bạch Phật rằng: “Cõi năm trược Diêm –phù, dễ 

mất chánh niệm, con mong sớm về An Dưỡng, phụng sự chúng thánh”. Phật 

nói: “được, sau ba ngày ta sẽ đón con”. Đến ngày, thỉnh chúng tụng kinh A-

di-đà, và nói: “Phật và đại chúng đã đến”. An nhiên mà tịch. 


59 

Trọng  Minh.  Trọng  Minh,  đời  nhà  Tống,  ở  chùa  Báo  Ân,  Sơn  Âm, 

không  có  giới  hạnh.  Một hôm mắc bệnh, bảo đồng  tu Đạo Ninh rằng: “Tôi 

nay tâm thức tán loạn, thuốc gì trị được?” Ninh dạy tuỳ tức niệm Phật, Minh 

nghe  lời chí  tâm niệm Phật.  Đến  7 ngày, kiệt  lực,  Ninh  lại  bảo  quán  tượng 

niệm Phật, lúc lâu, bỗng thấy hai vị Bồ-tát, tiếp lại thấy Phật, rồi nhắm mắt 

mà tịch. 

Người ác vãng sanh, tâm niệm Phật cần phải dõng mãnh trăm lần, mới 

có thể thành công mười niệm, không thì, chắc chắn đoạ lạc tam đồ. 

Ác Thú Vãng Sanh Loại 

Rồng. Kinh “Bồ-tát Xử Thai” nói: “Có một con rồng, nói với Kim Xí 

Điểu rằng: ‘Ta từ khi làm thân rồng, chưa từng sát sanh, xúc nhiễu thuỷ tộc, 

sau khi mạng chung, sẽ sanh về nước Phật A-di-đà’”. 

Chim Anh Vũ. Niên hiệu Trinh Nguyên đời nhà Đường, Bùi thị ở Hà 

Đông nuôi một con chim Anh Vũ, thường niệm Phật, quá ngọ không ăn, lâm 

chung mười niệm, tắt thở. Hoả thiêu, được mười viên Xá-lợi, sáng chói mắt. 

Thầy Tuệ Quán xây tháp thờ, Doãn Vi Cao ở thành đô viết lời. 

Chim Sáo. Quán Công chùa Chánh Đẳng ở Hoàng Nham đời nhà Tống 

nuôi một con chim sáo, biết nói tiếng người. Thường niệm Phật không nghỉ. 

Một  hôm  đứng  chết  trong  lồng,  Quán  Công  bèn mang  chôn.  Ít  lâu  sau, nơi 

đầu lưỡi sanh một đoá sen màu tía. 

Lại  ở  Đàm  Châu  có  người  nuôi  một  con  sáo,  thường  niệm  Phật.  Khi 

chết, mang chôn. Không lâu sau cũng nở một đoá sen, tìm gốc, lại từ nơi đầu 

lưỡi. 

Đại  sư  Liên  Trì  nói:  “Anh  Vũ,  chim  Sáo,  người  dạy  niệm  Phật,  là 

chuyện thường tình. Nay không thấy vãng sanh. Ôi! Tỉ như người đời, cũng 

được dạy niệm Phật, nhưng có người tín tâm niệm, có người khinh tâm niệm. 

Do đó người niệm Phật nhiều, người vãng sanh ít. Những con Anh Vũ, chim 

Sáo kia, cũng như vậy. 

Thêm: Thắng Liên La cư sĩ truyện 

Cư sĩ Thắng Liên, chính là Duẫn Mai, con trai Lâu Đông La. Ban đầu 

hiệu Vô Thiên cư sĩ, sau vì sao gọi Thắng Liên cư sĩ? Mùa thu năm thứ 40 

niên hiệu Khang Hy, Duẫn Mai bệnh nặng, sắp làm kệ giả từ, bỗng nghe tên 

không nói rằng: “Thắng Liên cư sĩ còn sống được 12 năm nữa, đừng làm kệ”. 

Từ đó bệnh lành, người thân thấy lạ, nên đều gọi là Thắng Liên cư sĩ. Cư sĩ 

khi  còn  trong  thai,  cha  mộng  thấy  một  vị  tăng  đến  xin  ở  nhờ,  đêm  đó  liền 

sinh. Sớm biết có căn lành nhiều kiếp, năm 4, 5 tuổi, còn nhớ dung mạo, chỗ 

ở cha mẹ đời trước. Một hôm chạy quanh cột nhà, chóng mặt té xuống đất, bị 

mẹ đánh, khóc rồi ngủ, tỉnh dậy liền không nhớ nữa. Mới biết những chuyện 

đời trước của Dương Thúc Tử, Đổng Thanh Kiến, Tô Đông Pha mà sử sách 

ghi lại quả là có thật. Lúc bắt đầu đi học, không mê chơi, không có tuổi thơ. 

Về sau học càng thăng tiến, lòng luôn nghĩ thế nào cũng đỗ đạt. Nhưng cha 


60 

nhiều bệnh, thương cha, nên không đi thi. Cư sĩ khéo hiểu lòng cha, tuy theo 

nghiệp thi thư, nhưng không cầu hiển đạt, chỉ viết một quyển làm vui. Cư sĩ 

soạn quyển “Hoàng Diệp Thảo”, lấy tâm tánh tông chỉ, phát làm văn chương 

Lý  Bạch Đỗ Phủ. Do cư sĩ lúc nhỏ để tâm nơi thuật đạo dẫn, kế tham Bích 

Nham  lão  nhân,  nên  thấu  triệt  tông  môn  nhất  trước.  Sau  khi  cha  già,  cư  sĩ 

gánh vác gia nghiệp, không để cha phải lo toan, tận lao tận dưỡng, suốt đời 

không nghỉ, quân tử không ai là không tôn sùng. Năm 52 tuổi, cư sĩ lại bệnh, 

bấm ngón tay đã đến năm thứ 12. Mọi người lo lắng, nhưng cư sĩ tuyệt không 

để tâm. Ban đầu, ít người tu tịnh nghiệp, cư sĩ đề xướng lien xã ba bốn nơi, từ 

đó người niệm Phật nhiều. Một hôm nằm mộng thấy người báo rằng: “Ngươi 

khuyên  người  tu  tịnh,  công  ấy  rất  lớn,  tuổi  thọ  được kéo  dài  thêm,  chưa  đi 

đâu!” Bệnh lại lành. Do đó mọi người càng thấy lạ. Cư sĩ một đời tánh tình từ 

thiện, rất thích bố thí, phàm các thiện sự phóng sanh, nuôi trẻ mồ côi, cứu đói, 

không việc nào là không được lãnh tụ vui vẻ giúp đỡ. Và đối với phóng sanh 

càng  tích  cực hơn.  Năm  Kỷ  Sửu niên hiệu  Khang  Hy,  hạn  lâu  không  mưa, 

người chết đói đầy đường. Quan lại bấy giờ biết cư sĩ là người hiền đức, có 

sức kêu gọi, nên nhờ cư sĩ giúp cứu tai hoạ. Sau khi tai ách được cứu, cư sĩ 

được Đại Trung Thừa Vu Thành Long tặng hoành phi biểu dương. 

Mùa  đông  năm  Ất  Mùi,  có  hai  người  cùng  làng  đến  vay  cư  sĩ  200 

lượng bạc đi buôn ở Sùng Xuyên, khi thuyền đến cung Thiên Phi, 200 lạng 

bạc bỗng biến đâu mất. Không có vốn, không thể buôn bán, bảy người cùng 

thuyền  đành  phải  quay  về.  Hai  người  vay  tiền  ấy  cho  rằng  chủ  thuyền  và 

những người cùng thuyền trộm tiền của mình, nên định báo lên quan cầu truy 

cứu. Cư  sĩ  biết  được nói:  “Các  anh báo  quan, họ  chắc  chắn sẽ  bị khổ hình. 

Nếu thật họ lấy tiền của các anh, bị chút khổ hình cũng được. Nhưng nếu họ 

không phải là kẻ ăn cắp mà chịu khổ hình, há không phải các anh bị tổn âm 

đức  sao?  Trong  7  người  cùng  thuyền, có  hai  người  ở  Gia  Hưng,  mùa  đông 

lạnh thế này, nếu họ bị tống ngục, không người mang cơm, mang áo, mang 

chăn, tất nhiên đói lạnh mà chết. Như vậy càng tổn thương âm đức của các 

anh. Thôi vậy nhé! Hai trăm lạng bạc ấy các anh không phải trả, các anh cũng 

không phải báo quan. Như vậy, tất cả đều lợi ích. 

Lời nói của cư sĩ khiến mọi người cảm kích, nễ phục, không báo quan 

nữa. 

Tết Đoan Ngọ năm ấy, cư sĩ thấy tôi đến chơi, rất vui mừng nói: “Từ 

lâu tôi rất  muốn  viết  bộ “Tây Quy  Trực  Chỉ” khuyên người  tu  tịnh nghiệp, 

nay anh đến, nhờ anh viết cho, để tôi tròn tâm nguyện. Tôi đồng ý, đến ngày 

14 tháng 6, thì sách viết xong, cộng có 4 quyển. Ngay hôm tôi báo sách đã 

viết xong ấy, cư sĩ không bệnh mà tịch, vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Thì  ra,  cư  sĩ  có  ý  muốn  vãng  sanh  vào  ngày  sách  viết  xong,  cho  nên 

vào  ngày  mồng  2  tháng  6,  đã  từ  biệt  khắp  bạn  bè người  thân,  vốn  dự  định 

vãng sanh vào giờ ngọ ngày mồng 6, lúc ấy dặn dò con trai rằng: “Con nhất 


61 

định phải  phát  hành  cuốn “Tây  Quy  Trực  Chỉ”  do  Chu  tiên  sinh  soạn  nhé. 

Đến ngày mồng 6, cư sĩ tắm rửa đoan toạ, nói kệ thệ thế, kệ rằng: “bảy mươi 

mốt  năm,  mang  chiếc  đãy  da,  hôm  nay  buông  xuống,  tự  tại  biết  bao”.  Rồi 

niệm  Phật  mà  đi,  người  nhà  khóc  lóc  không  ngừng,  qua  một  lúc  lâu,  cư  sĩ 

bỗng mở mắt nói: “Sao phải làm tôi trễ mất 7 ngày nữa?” Sáng sớm ngày 14, 

cư sĩ nói với người nhà rằng: “Hôm nay tôi nhất định vãng sanh, mọi người 

không  được  khóc”.  Hôm  ấy  người  nhà  đều  dằn  được  thương  cảm,  còn  có 

trưởng lão Can Hành và mấy người bạn đạo, mọi người đều niệm Phật giúp 

cư sĩ Tây quy. Đến giờ Thìn, cư sĩ bỗng nhún mình nói: “Bồ-tát Đại Thế Chí 

đến rồi”. Nói xong, chắp tay về hướng tây mà tịch. Ôi! Bất cứ việc gì ở đời 

đều  có  thể  giả,  chỉ  có  sanh  tử  là  không  thể  giả.  Cư  sĩ  ra  đi  tự  tại  như  vậy, 

không phải công phu niệm Phật một sớm một chiều mà được. Do đó có thể 

thấy, người tại gia chỉ cần thành tâm niệm Phật, niệm đến nhất tâm bất loạn, 

nhất định vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là pháp môn người người có thể 

tu, người người có thể vãng, đáng được mọi người tu học. 


62 

Văn Khuyên Phát Tâm Bồ-đề 

Phàm phu Thật Hiền tôi là kẻ ngu muội, cúi đầu lạy khóc, thương xót 

báo  với đại  chúng hiện diện và nam nữ  tịnh tín sau này, mong muốn  từ bi, 

hãy  nghe  cho  kỹ.  Thường  nghe  cửa  chính  yếu  vào  đạo,  phát  tâm  làm  đầu; 

việc gấp tu hành, lập nguyện làm trước. Lập nguyện, chúng sanh mới có thể 

độ;  tâm  phát,  thì  Phật  đạo  mau  thành.  Nếu  không  phát  tâm  rộng  lớn,  lập 

nguyện bền chắc, thì cho dù trải qua kiếp sống nhiều như hạt bụi đi nữa, vẫn  

ở  trong  luân  hồi,  cho  dù  có  tu  hành,  chỉ  là  mệt  nhọc.  Cho  nên  kinh  Hoa 

Nghiêm  nói:  “quên mất  tâm  Bồ-đề, mà tu  các pháp  lành thì  là nghiệp ma.” 

Quên mất mà còn như thế, huống hồ gì chưa phát? Nên biết muốn học Như 

Lai thừa, cần phải trước tiên phát Bồ-tát nguyện, không thể chậm trễ. 

Nhưng  tâm  nguyện  khác  nhau,  tướng  nó  lại  nhiều,  nếu  không nói  ra, 

biết đâu mà hướng? Nay xin lược nói ra cho đại chúng, tướng nó có tám: đó 

chính là tà, chánh, chân, nguỵ, đại, tiểu, thiên, viên. 

Tà, chánh, chân, nguỵ, đại, tiểu, thiên, viên là gì? 

Ở  đời  có những người, một  đời  tu  hành,  không  chịu  cứu  xét  bản  tâm 

của  mình,  chỉ  biết  chạy  theo  những  việc  bên  ngoài:  kẻ  cầu  lợi  dưỡng,  kẻ 

chuộng tiếng hay, kẻ tham dục lạc hiện đời, kẻ cầu vị lai quả báo. Phát tâm 

như thế thì gọi là tà. 

Đã không cầu lợi dưỡng tiếng hay, lại không tham quả báo dục lạc, chỉ 

vì sanh tử, vì Bồ-đề. Phát tâm như thế, thì gọi là chánh. 

Niệm niệm trên cầu làm Phật, tâm tâm dưới độ chúng sanh. Nghe Phật 

đạo xa dài, không sanh thối thất. Quán chúng sanh khó độ, không sanh mệt 

mỏi. Như leo lên núi cao vạn nhẫn, phải lên tới đỉnh mới thôi. Như leo tháp 

chín tầng, lên cho được ngọn. Phát tâm như thế, thì gọi là chân. 

Có tội không hối, có lỗi không chừa. Trong dơ ngoài sạch, trước siêng 

sau  nhác.  Tuy  có  tâm  tốt  nhưng  phần  nhiều  bị  danh  lợi  chen  vào.  Tuy  có 

thiện pháp, nhưng lại bị tội nghiệp làm cho ô nhiễm. Phát tâm như thế, thì gọi 

là nguỵ. 

Cõi chúng sanh hết, nguyện tôi mới hết. Đạo Bồ-đề thành, nguyện tôi 

mới thành. Phát tâm như thế, thì gọi là đại. 

Quán ba cõi như nhà ngục, nhìn sanh tử như oan gia, chỉ mong độ mình, 

không muốn độ người. Phát tâm như thế, thì gọi là tiểu. 

Nếu  ngoài  tâm  thấy  có  chúng  sanh  và  Phật  đạo,  nguyện  độ  nguyện 

thành, công huân không quên, tri kiến không mất. Phát tâm như thế, gọi đó là 

thiên. 

Nếu  biết  tự  tánh  là  chúng  sanh,  nên  nguyện  độ  thoát;  tự  tánh  là  Phật 

đạo, nên nguyện thành tựu. Không thấy một pháp, lìa tâm mà có. Lấy tâm hư 

không,  phát  nguyện  hư  không,  hành  hạnh  hư  không,  chứng  quả  hư  không; 

cũng không có tướng hư không có thể được. Phát tâm như thế, thì gọi là viên. 


63 

Biết được tám sự sai khác này, thì biết thẩm sát; biết thẩm sát thì biết 

lấy bỏ; biết lấy bỏ thì có thể phát tâm. 

Thẩm sát là sao? Có nghĩa phát tâm của ta đối với tám loại này, thế nào 

là tà? thế nào là chánh? thế nào là chân? thế nào là nguỵ? thế nào là đại? thế 

nào là tiểu? thế nào là thiên? thế nào là viên? 

Thế nào là lấy bỏ? Gọi là bỏ tà, bỏ nguỵ, bỏ tiểu, bỏ thiên. Lấy chánh, 

lấy chân, lấy đại, lấy viên. Phát tâm như thế, mới được gọi là chân chánh phát 

tâm Bồ-đề. 

Tâm Bồ-đề này, là vua của các pháp lành. Tất có nhân duyên mới được 

phát khởi. Nay nói nhân duyên, lược có 10 loại. Mười loại nào? 1. Nhớ Phật 

ân nặng; 2, nhớ ân cha mẹ; 3, nhớ ân sư trưởng; 4, nhớ ân thí chủ; 5, nhớ ân 

chúng sanh; 6, nghĩ đến khổ sanh tử; 7, tôn trọng tánh linh của mình; 8, sám 

hối nghiệp chướng; 9, cầu sanh Tịnh độ; 10, mong cho chánh pháp trụ lâu ở 

đời. 

Vì sao nhớ ân Phật nặng? Vì Đức Phật Thích-ca của chúng ta, đầu tiên 

phát tâm, vì chúng ta mà hành đạo Bồ-tát, trải qua vô lượng kiếp chịu các khổ 

não. Khi ta tạo nghiệp, thì Phật thương xót, đưa ra đủ các phương tiện để giáo 

hoá, nhưng ta ngu si không biết tin nhận. Ta đoạ địa ngục, Phật lại đau xót, 

muốn thay ta chịu khổ, nhưng do ta nghiệp nặng nên không thể cứu. Ta được 

sanh  ra  làm  người,  Phật  dùng  phương  tiện,  để  trồng  căn  lành, đời đời  kiếp 

kiếp, theo mãi bên ta, tâm không tạm rời. 

Khi Phật ra đời, con còn trầm luân, nay được thân người, Phật đã diệt 

độ. Tội gì mà sanh vào thời mạt pháp? Phước gì mà được xuất gia? Chướng 

gì mà không thấy Phật thân? May gì mà được chiêm bái xá-lợi? Suy tư như 

vầy,  nếu  không  trồng  thiện  căn,  lấy  gì  được  nghe  Phật  pháp?  Không  nghe 

Phật pháp, làm sao biết thường chịu Phật ân? Ân này đức này, núi đồi khó dụ. 

Mình không phát quảng đại tâm, hành Bồ-tát hạnh, kiến lập Phật pháp, cứu 

độ  chúng  sanh,  thì  cho dù  thịt  nát  xương  tan,  đâu  thể báo đáp.  Đó  là  nhân 

duyên thứ nhất phát tâm Bồ-đề vậy. 

Vì sao nhớ ân cha mẹ? thương thay cha mẹ, sanh ta nhọc nhằn, mười 

tháng ba năm, mang thai bú mớm, thay khô đổi ướt, nuốt đắng nhả ngọt, mới 

được thành người, chỉ mong nối tiếp môn phong, cung thừa tế tự. Nay chúng 

ta đã được xuất gia, lạm xưng người con Phật, hổ thẹn gọi sa-môn. Ngon ngọt 

không cung phụng, tế tự không chu toàn. Cha mẹ sống không nuôi, cha mẹ 

chết không dẫn được thần hồn. Ở đời thì là đại tổn, xuất thế lại chẳng ích gì, 

hai đường đều  mất,  tội  nặng  khó  lường.  Tư  duy  như  vầy:  chỉ  có  trăm  kiếp 

ngàn đời thường hành Phật đạo, mười phương ba đời độ khắp chúng sanh, thì 

không chỉ cha mẹ một đời, mà cha mẹ đời đời cũng đều được cứu độ. Không 

chỉ cha mẹ của một người, mà cha mẹ của người người, đều được siêu thăng 

tất cả. Đó là nhân duyên thứ hai của phát tâm Bồ-đề vậy. 


64 

Vì sao nhớ ân sư trưởng? Cha mẹ tuy sanh ra thân ta, nhưng nếu không 

có sư trưởng thế gian, thì không biết lễ nghĩa; nếu không có sư trưởng xuất 

thế gian,  thì không biết  Phật pháp. Không biết  lễ  nghĩa, thì  có khác  gì  cầm 

thú; không biết Phật pháp, thì có khác gì người đời? Sự hiểu biết lễ nghĩa cạn 

cợt,  sự  hiểu  biết  Phật  pháp  thiển  cận  của  chúng  ta  hôm  nay  đây,  ca-sa  che 

thân,  giới phẩm  triêm  thân,  những  ân  nặng này,  đều  từ  sư  trưởng. Nếu  cầu 

quả  nhỏ,  chỉ  được  lợi  mình; nay  vì  đại  thừa,  phổ nguyện  lợi  người,  thì  hai 

loại  thầy  thế,  xuất  thế  gian  đều  được  lợi  ích.  Đó  là  nhân duyên  thứ  ba  của 

phát tâm Bồ-đề vậy. 

Vì sao nhớ ân thí chủ? Vì chúng ta hôm nay đây, đồ dùng hằng ngày, 

chẳng  có  cái  gì  của  mình  cả.  Cơm  cháo  ngày  ba  bữa,  y  áo  mặc  bốn  mùa, 

thuốc thang khi tật bệnh, phí dụng cho thân khẩu, tất cả của này đều từ nơi 

khác mang đến cho  ta dùng.  Họ  thì hết  sức  cày  cấy,  còn  chưa đủ ăn; ta thì 

ngồi  yên  thọ  thực,  còn  không  vừa  ý!  Họ  thì  dệt  vải  không  ngừng,  mà  còn 

không đủ che thân; ta thì y phục có thừa, đâu biết quý tiếc? Họ thì nhà tranh 

vách lá, bận loạn cả đời; ta thì chùa to Phật lớn, nhàn rỗi quanh năm! Họ lấy 

công quả khó khổ mà cúng, ta phóng dật, tâm có an không? lấy lợi của họ mà 

mập  thân  mình,  lý  có  thuận  không?  Nếu  như  bi  trí  cùng  vận,  phước  tuệ 

nghiêm  thân.  Thí  chủ  mới  được  nhờ ân,  chúng  sanh  mới  được  được  phước 

báu?  Không  thì  hạt  gạo  tấc  tơ,  chắc  chắn  đền  trả,  quả  ác  khó  tránh.  Đó  là 

nhân duyên thứ tư của phát tâm Bồ-đề vậy. 

Vì sao nhớ ân chúng sanh? Vì ta và chúng sanh, từ vô lượng kiếp đến 

nay, đời đời kiếp  kiếp  từng  làm  cha mẹ  của nhau, nên có ân với nhau. Nay 

tuy cách thế hôn mê, không quen biết nhau, nhưng lấy lý suy, đâu không báo 

đáp? Những con  vật mang  lông đội  sừng đời nay,  sao  biết  chẳng phải ngày 

xưa từng làm con mình? Những loài bò bay cựa động đời nay, sao biết chẳng 

từng  làm  cha  của  ta?  Thường  thấy  trẻ  con  xa cha  mẹ,  lớn  lên  mặt  mũi  đều 

quên, huống hồ thân duyên nhiều kiếp, nay thì Trương, Vương khó nhớ. Họ 

đang kêu gào dưới địa ngục, trôi lăn trong ngạ quỷ, đau đớn ai hay? Đói khát 

ai giúp? Ta tuy không thấy không nghe, nhưng họ tất cầu cứu tế. Chẳng phải 

kinh không  thể  chỉ  rõ  chuyện  này,  chẳng  Phật  không  thể nói  được  lời  này. 

Bọn người tà kiến, lấy gì để biết việc này? Cho nên Bồ-tát nhìn sâu nơi trùng 

kiến, đều là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai, thường nghĩ đến lợi ích, nhớ báo 

thâm ân. Đó là nhân duyên thứ năm của phát tâm Bồ-đề vậy. 

Vì sao nghĩ đến khổ sanh tử? Vì ta và  chúng sanh, từ vô thỉ kiếp đến 

nay,  luôn  ở trong sanh  tử,  chưa được giải  thoát.  Cõi  trời  cõi người,  cõi này 

phương khác, vào ra vạn lần, chốc lên chốc xuống. Chốc thì làm trời, chốc thì 

làm người, chốc thì làm địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Địa ngục sáng ra tối lại 

vào, hầm sắt tạm rời rồi lại nhập. Lên núi đao, nhúc nhích là thân thể tan nát; 

vin  cây  kiếm,  thì  tất  vuông  đều  cắt  nát.  Hòn  sắt  nóng  không  trừ  được  đói, 

nuốt vào thì gan ruột chín rục; nước đồng sôi khó trừ cơn khát, uống vào thì 


65 

xương thịt đều tan. Cưa bén phân thây, đứt rồi liền lại; gió vừa thổi vào, chết 

rồi lại sanh. Trong thành lửa lớn, nỡ nghe tiếng thảm kêu gào? trong chảo dầu 

sôi, chỉ nghe tiếng rên thống khổ. Băng giá mới ngưng, thì trạng tợ nhuỵ sen 

xanh kết; máu thịt đã phân, thì thân như hoa sen hồng nở. Một đêm sống chết, 

địa ngục trải qua vạn lần; một mai đau khổ, nhân gian đã quá trăm năm. Liên 

tục phiền nhọc ngục tốt, ai tin sự giáo  giới của Diêm vương?  Lúc chịu mới 

biết khổ, hối hận nhưng đã muộn màng. Thoát ra rồi quên, lại tạo nghiệp như 

cũ. Đánh  Lừa  chảy máu, ai  hay  mẹ  ta đang khóc?  Kéo  heo  đến  lò mổ, đâu 

biết chính là nỗi đau của cha anh? Ăn thịt con mà không biết, Văn vương còn 

thế; ăn thịt người thân mà không hay, phàm phu đều thế. Năm xưa ân ái, nay 

làm oan gia; ngày xưa thù địch, nay thành cốt nhục. Xưa làm mẹ mà nay làm 

vợ, xưa làm ông nay lại làm chồng. Có túc mạng thông biết được, chắc là xấu 

hổ lắm! có thiên nhãn thông thấy được, đáng cười đáng thương lắm! 

Trong đống phẩn uế, mười tháng bao tàng khó chịu; trong đường máu 

mủ, đột nhiên lộn cổ (sanh ra) đáng thương! Còn nhỏ chẳng biết chi, đông tây 

chẳng rõ; lớn lên biết chút ít, tham dục liền sanh. Thoáng chốc già bệnh cùng 

tìm, nhanh chóng vô thường lại đến. Gió lửa tranh nhau, thần thức bên trong 

náo loạn; tinh huyết đã kiệt, da thịt bên ngoài khô khan. Không một lỗ chân 

lông nào không bị chui đâm, có nhiều lỗ nhưng không lỗ nào không bị dao 

cắt. Con rùa bị nấu chín, mới lột được xác, nhưng cũng còn dễ; thần thức sắp 

tàn, nhưng rời thân thể quả cực khó! 

Tâm  không  làm  chủ,  giống  khách  buôn  chốn  chốn  chạy  tìm;  thân 

không có hình trạng cố định, thay đổi nhiều lần như nhà cửa. Lấy hạt bụi của 

cả đại thiên, cũng khó sánh được thân qua lại; nước của bốn biển, đố ai tính 

được nước mắt biệt ly. Xương chất như núi cao, cao hơn cả núi; xương vãi 

thành đồng, nhiều hơn cả đại địa. Nếu không nghe lời Phật, việc này ai thấy 

ai hay? Chưa đọc kinh Phật, lý này ai hay ai biết? 

Nhiều  kẻ  tham  luyến như  xưa,  vẫn  mê  như  cũ.  E  rằng  vạn  kiếp  ngàn 

đời, một sai trăm sai. Thân người khó được mà dễ mất, cơ hội tốt dễ qua mà 

khó tìm. Đường đi mịt mờ, biệt ly trường cửu. Ác báo ba đường, rồi mình tự 

chịu. Đau không thể nói, ai kẻ thay cho? Thương xót mở lời, đâu không lo sợ? 

Cho nên phải cắt đứt dòng sanh tử, ra khỏi biển ái, mình người đều cứu, 

bỉ ngạn cùng  lên,  công huân  của muôn  ngàn  kiếp, chỉ một bước này. Đó  là 

nhân duyên thứ sáu phát tâm Bồ-đề vậy. 

Vì  sao  tôn  trọng  tánh  linh  của  mình?  Vì  hiện  tại  ta  đây  cùng  Phật 

Thích-ca  không  khác,  tại  sao  đức  Thế  tôn  đã  thành  Phật  từ  kiếp  nào,  mà 

chúng ta đây hôn mê điên đảo còn làm phàm phu? Lại đức Phật thì có đủ vô 

lượng thần thông, trí huệ, công đức trang nghiêm, còn chúng ta thì chỉ có vô 

lượng nghiệp chướng, phiền não, sanh tử trói buộc. Tâm tánh thì một, mà mê 

ngộ  xa  nhau  như  trời  vực.  Lẳng  lặng  mà  xét,  đâu  thể  không  thẹn?  Thí  như 

viên bảo châu vô giá, bị vùi trong bùn, giống như ngói gạch, không biết quý 


66 

trọng. Vì thế nên dùng vô lượng pháp lành, để đối trị phiền não. Tu đức có 

công  thì tánh  đức mới  hiện. Như  viên bảo châu được rửa  sạch, treo  trên  cờ 

cao,  thấu  triệt  ánh  sáng,  che  đậy  tất  cả.  Có  thể  gọi  là  không  phụ  ơn  Phật, 

không phụ tánh linh của mình. Đó là nhân duyên thứ bảy của phát tâm Bồ-đề 

vậy. 

Vì sao  phải  sám hối  nghiệp  chướng?  kinh  nói phạm một  tội  nhẹ, như 

trời Tứ thiên vương thọ 500 tuổi đoạ trong địa ngục. Tội nhẹ mà còn bị quả 

báo ấy, huống hồ tội nặng? Quả báo của nó khó mà nói hết! Trong đời sống 

hằng ngày của chúng ta, nhất cử nhất động, đều trái giới luật; chén cơm bát 

nước,  luôn  phạm  thi-la  (giới).  Một  ngày  phạm  tội,  cũng  đáng  vô  lượng, 

huống hồ  phạm  giới đời này  qua kiếp khác!  tội  ấy,  càng không  thể nói  hết. 

Tạm lấy năm giới mà nói, mười người phạm hết chín, ít người phát lộ, phần 

nhiều  che  giấu.  Năm  giới  gọi  là  giới  tại  gia,  còn  chưa  hành  trì  viên  mãn, 

huống hồ  các  giới  sa-di, Tỳ-khưu,  Bồ-tát,  lại  càng  không cần phải  nói.  Hỏi 

danh, thì nói tôi là Tỳ-khưu; hỏi thực, thì còn không bằng một người cư sĩ tại 

gia. Thật đáng hổ thẹn! Phải biết giới Phật không thọ thì thôi, thọ rồi không 

được  huỷ  phạm;  không  phạm  thì  thôi,  phạm  thì  tất  bị  đoạ  lạc.  Nếu  không 

thương  mình  thương  người,  đau  cho  mình  đau  cho  người,  thân  khẩu  cùng 

khẩn thiết, bi thương cùng tột, khắp vì chúng sanh cầu xin sám hối, thì ngàn 

đời vạn kiếp, ác báo khó trốn. Đó là nhân duyên thứ tám của phát tâm Bồ-đề 

vậy. 

Vì sao phải cầu sanh Tịnh độ? Bởi vì tu hành ở cõi Ta-bà này, rất khó 

tiến đạo. Vãng sanh Tịnh độ, thành Phật rất dễ. Dễ nên một đời có thể thành 

Phật, khó nên nhiều kiếp không thành. Do đó thánh hiền xưa, ai cũng hướng 

về;  ngàn  kinh  muôn  luận,  cũng  đều  chỉ  về;  tu  hành  thời  mạt  pháp,  không 

pháp nào qua pháp môn Tịnh độ. Nhưng kinh nói ít thiện không sanh, nhiều 

phước mới được sanh lên cõi ấy (Tịnh độ). Nói nhiều phước, không gì bằng 

chấp trì danh hiệu; nói nhiều thiện, không gì bằng phát quảng đại tâm. Do đó 

vừa trì danh hiệu Phật, phước hơn bố thí trăm năm; phát quảng đại tâm, vượt 

hơn  tu  hành  muôn  kiếp.  Bởi  niệm  Phật  vốn  mong  làm  Phật,  mà  đại  tâm 

không  phát  thì  niệm  để  mà  làm  gì?  Phát  tâm  vốn  để  tu  hành,  mà  Tịnh  độ 

không sanh, thì phát rồi cũng dễ thoái thất. Do đó trồng hạt giống Bồ-đề, cày 

bằng  cày  niệm  Phật,  thì  đạo  quả  tất  nhiên  tăng  trưởng.  Thuyền  đại  thừa 

nguyện, chèo trong biển Tịnh độ, thì Tây phương chắc chắn vãng sanh. Đó là 

nhân duyên thứ chín của phát tâm Bồ-đề vậy. 

Vì  sao  phải  làm  cho  chánh  pháp  trụ  lâu  ở  đời?  Bởi  vì  đức  Phật  của 

chúng  ta  từ vô lượng kiếp  cho đến ngày  nay,  vì  chúng ta mà tu  đạo Bồ-đề, 

làm những việc khó làm, nhẫn những điều khó nhẫn, nhân viên quả mãn, liền 

được thành Phật. Đã thành Phật rồi, hoá duyên xong khắp, mới vào Niết-bàn. 

Chánh pháp tượng pháp, đều đã qua rồi, chỉ còn mạt pháp. Có tu mà không 

có chứng, tà chánh không phân, thị phi chẳng rõ, cạnh tranh nhân ngã, toàn 


67 

theo lợi danh. Đưa mắt nhìn quanh, ai cũng như thế. Không biết Phật là người 

nào, pháp nghĩa là gì, tăng gọi là gì! Suy tàn đến độ, không nói nên lời, mỗi 

khi  nghĩ  đến,  là  nước  mắt  rơi!  Ta  là  đệ  tử  Phật,  không  thể  báo  ân.  Trong 

chẳng ích gì cho mình, ngoài chẳng ích gì cho người. Sống chẳng ích gì cho 

hiện tại, chết chẳng ích gì cho mai sau. Trời tuy cao không thể che ta, đất tuy 

dày không thể chở ta. Kẻ mang tội nặng nhất, chẳng phải ta thì là ai? Do đó 

đau không chịu nổi, tính không ra đường, nhưng vội quên bỉ lậu, phát Bồ-đề 

tâm.  Tuy  không  thể  cứu  vãn  mạt  vận  ngay  lúc  này,  nhưng  quyết  sẽ  hộ  trì 

chánh pháp cho lai thế. Cho nên cùng chư thiện hữu, cùng đến đạo tràng, làm 

pháp sám-ma (hối lỗi – xin người khác nhẫn thứ tội lỗi cho mình), lập pháp 

hội này. Phát 48 đại nguyện, nguyện nguyện độ sanh. hẹn với thâm tâm trăm 

kiếp ngàn đời, tâm tâm làm Phật. 

Bắt đầu từ hôm nay, cho đến muôn đời sau, bỏ thân mạng này, nguyện 

về cực lạc. Lên được cửu phẩm, trở lại Ta-bà. Làm cho Phật pháp ngày một 

sáng lên, pháp môn ngày càng tỏ rạng, tăng hải trong sạch nơi cõi này, nhân 

dân được hoá ở nhân gian. Kiếp vận vì đó kéo dài, chánh pháp nhờ đó cửu trụ, 

đây là chút lòng chân thật tha thiết. Và là nhân duyên thứ mười của phát tâm 

Bồ-đề vậy. Rõ đủ mười duyên, biết khắp tám pháp như vậy, thì xu hướng có 

nơi, khai phát có chỗ. Cùng nhau được thân người này, sanh nơi Trung Quốc, 

sáu căn đầy đủ, tứ đại điều hoà, có đủ tín tâm, không bị ma chướng. Huống 

nay  chúng ta lại được xuất  gia, được  thọ  cụ  giới,  được  gặp đạo  tràng, được 

nghe Phật pháp, được chiêm bái xá-lợi, được tu sám pháp, được gặp bạn lành, 

được  đủ  thắng  duyên,  không  ngay  hôm  nay  phát  đại  tâm  này,  còn  đợi  đến 

ngày nào nữa? 

Mong đại chúng, thương cho sự chân thành ngu muội của tôi, thương 

cho khổ chí của tôi, cùng lập nguyện này, cùng phát tâm này. Ai chưa phát, 

giờ  phát;  đã  phát  rồi,  tăng  trưởng  thêm;  đã  tăng  trưởng,  nay  tiếp  tục  tăng 

trưởng nữa. Chớ sợ khó mà thoái khuất, chớ thấy dễ mà khinh lờn, chớ muốn 

nhanh mà không lâu dài, chớ biếng nhác mà không dũng mãnh, chớ uỷ mị mà 

không phấn chấn, chớ lần lữa mà lại ngóng mong, chớ vì ngu độn mà một bề 

vô tâm, chớ vì chậm lụt mà tự ti yếu kém. Giống như trồng cây, trồng lâu thì 

rễ cạn thành sâu; lại như mài dao, mài lâu thì dao cùn thành bén. Đâu thể vì 

cạn  mà  không  trồng,  mặc  cho  nó khô;  vì  cùn  mà  không mài,  vứt  đi  không 

dụng. Nếu nói tu hành là khổ, thì đâu biết biếng nhác càng khổ; tu hành tuy 

khổ nhọc tạm thời, nhưng an lạc vĩnh kiếp; biếng nhác tuy sung sướng một 

đời,  nhưng  chịu  khổ  đa  sanh.  Huống  hồ  lấy  Tịnh  độ  làm  thuyền,  thì  lo  gì 

thoái  chuyển?  Lại được  vô sanh làm sức  nhẫn, thì  lo  gì  gian  nan?  Nên biết 

những tội nhân  trong địa ngục, mà còn phát  Bồ-đề từ  nhiều đời kiếp trước; 

đâu thể là con người, lại là đệ tử Phật, mà không chịu lập đại nguyện ở đời 

nay? 


68 

Vô  thỉ  hôn  mê,  việc  qua  rồi  không  ngăn  được;  nhưng  nay  giác  ngộ, 

tương  lai  vẫn  còn  đuổi  kịp.  Tuy  nhiên  mê  không  tỉnh  ngộ,  cố  nhiên  đáng 

thương; nếu biết mà không làm, lại càng đau xót! Nếu sợ cái khổ địa ngục, 

thì  tinh  tấn  liền  sinh;  nếu  nghĩ  cái  nhanh  chóng  của  vô  thường,  tự  nhiên 

không giải đãi. Lại phải lấy Phật pháp làm cây roi, bạn lành làm người nâng 

đỡ, một phút không rời, cả đời nương tựa, thì không có nỗi lo thoái thất! Chớ 

bảo một niệm nhỏ nhoi, chớ bảo nguyện không vô ích; tâm chân thì việc thật, 

nguyện  lớn  thì  hạnh  sâu.  Hư  không  không  lớn,  tâm  vương  mới  lớn;  kim 

cương không bền, nguyện lực mới bền. Đại chúng quả thật có thể không bỏ 

ngoài  tai  những  lời  của  tôi,  thì quyến  thuộc Bồ-đề  trở thành đối  tác  từ đây, 

Liên xã tông ước hẹn tốt từ đó. Nguyện cùng sanh về Tịnh độ, cùng thấy Di-

đà, cùng hoá chúng sanh, cùng thành chánh giác, thì biết đâu 32 tướng tốt đời 

vị  lai,  trăm  phước  trang  nghiêm,  không  bắt  đầu  từ  phát  tâm  lập  nguyện  từ 

hôm nay? 

Mong đại chúng cùng cố gắng! Rất mong! Rất mong! 









cover_image.jpg





